" Scuola di
UNIVERSITA Studi Umanistici

DEGLI STUDI e della Formazione

1: I RE N Z E Corso di Laurea in

Lingue e letterature europee e americane

Elaborazione del mito:
Il palinsesto di Fedra

Relatrice
Michela Landi

Correlatore
Marco Lombardi

Candidato
Gabriele Arfaioli

Anno Accademico 2024/2025



Tutto cio che ami probabilmente andra perduto,
ma alla fine |’amore tornera in un altro modo.

— Franz Kafka



INDICE

PIBIMESSA. ...tttk b ekt e bt e st e bt oo R £ e R e e R Rt e b e oA R e e R e Rt h e et e R e n e e nn e n e nnes 1
Introduzione
1. CoS € 1] MILO PET JOIIES ..ttt br e 3
2. 11 mito nella letteratura COMPArALA ..........cceeieeiieiieieee e s sre e 8
S T MILO PREATE ...ttt bbbt et s e e e e stesbe st nbeenenneas 11

Capitolo |

1.1 La matafisica del GIANSENISMO .......cciuiiiiiiieiieie ettt ettt ae e b 14
1.2 L’inconscio nella vita di RACINEG .......ociuiieiiieiiiie s 19
| U 0 131 1 o V4 - PRSP 20
1.2.2 LA PrOMENAUE .....eevieiieieiee ettt bbb bbbttt b e bt et et bbb enbenre s 22
1.2.3 LaloNtananza @ UZES.........ociiiiiiieieieie sttt sttt sttt nnenneas 24
1.2.4 La rottura con Port-Royal e la « querelle des ViSIONNAITES » ..........ccovevveieienenenineninns 27
1.2.5 La SPINA SAUICA ....veevreiiecieeiie ettt et e st e s e steesaesseesreenaeeneenreeneens 30
1.2.6 1 FIEIr0 dal TEALIO.....cuviieiee ettt e et bbb nre s 32
1.2.7 Gl URTMT QNN ettt sb et sneesbeenee s 34

Capitolo 11

2.1 1l palinsesto di Fedra: dall’antica Grecia al Medioevo italiano ...........cccccevveveriereneienennnnens 38
2.1.1 Euripide € il SUO IPPOIItO COTONALO ... ...ccueiiiiieciieieee e 38
2.1.2 Seneca € 12 SUA FEATA .......ooii e 44

2.2 11l palinsesto di Fedra: il Grand SIECIE ..........ccoveiiiiiiee s 50

2.3 Il palinsesto di Fedra nella contemMporaneita............ccocveiveiieiiiie i 67

Capitolo 111

N I (o T=To [ W - T [ T g - USRS 71
3.2 11 vOCADOIAriO A RACINE ..ottt sttt sne e 76
3.2.1 ArCaiSMIi € NEOIOGISIMI c.uvivviiiitiiiesii ettt e b 77
B0 N o 1=Y 6T T T o | SR 80
32,3 FlOra € TAUNA ..ottt bbbttt 89
R I 4 (= W 1 110 o L= T SR PPSRPRR 92
3.3.1 Lanegazione OBIIO/MITO ......ccoiiiiiiiieieee e 94

3.3.2 La negazione 1abirinto/MINOLAUIO .........ccueiieieiie et 95



3.3.3 La negazione mostro marino/corpo di HIpPPOIYLE .........cccovviiiiiiiiiiiiieeee e 97

3.3.4 La negazione autorita/trasSgreSSIONE. ........ccueeierueieririerieesie ettt nes 98
3.3.5 La negazione Segreto/CONTESSIONE .........ccuviieiieie et sre e 101
3.3.6 La negazione morte di Phedre/desiderio di Phedre ............cccoviivieiiciiiie e 102
3.4 La « querelle » tra Roland Barthes e Raymond Picard .............cccooiiiininiiicicicee 104

Capitolo IV
4.1 Linfluenza di RACINE SU PrOUST. ... ....eeeeeeeeeeeeeeeee et eeeeeeeseeeseneeenenennnnnnes 111

4.1.1 Phédre in A la recherche du temps PEFUU .........c..c.cueverueeerceeeeieeee et 114

71 o] [0 o] = 1 T SO SR TPS 121



PREMESSA

Questo studio nasce dalla passione che nutro verso la letteratura francese sorta dapprima
durante gli anni del liceo, poi alimentata dai vari corsi tenuti dalle professoresse Barbara In-
nocenti e Michela Landi presso I’Universita degli Studi di Firenze. Nello specifico, in questo
elaborato vengono analizzate la tragedia raciniana Phedre e le sue versioni antecedenti.
Nell’introduzione viene affrontata la questione del mito innanzitutto secondo la filosofia di
André Jolles che lo inquadra in una delle sue “forme semplici”, poi in un’ottica piu generale e
comparatistica con 1’apporto di un preciso corpus critico; infine, con la definizione dei mito-
logemi che caratterizzano la tragedia. A tale proposito, in occasione del corso di Letterature
comparate tenuto dal professor Federico Fastelli é stato trattato I’argomento del mito con par-
ticolare attenzione al saggio Mythocritique® di Pierre Brunel, al quale, infatti, ci richiamere-
mo. Nell’ultima parte introduttiva, si ¢ tentato di rintracciare quei mitologemi essenziali che
permetterebbero di riconoscere i tratti distintivi del mito nel vasto palinsesto della letteratura
mondiale.

Il capitolo | propone un’analisi del contesto storico ¢ sociale in cui Racine ha vissuto, in
quanto riteniamo che esso abbia plasmato il suo punto di vista. Si tratta, in modo specifico,
dello studio, attraverso I’interessante scritto di Paul Bénichou?, del movimento giansenista
dalla sua nascita al suo declino. A tal proposito, vengono riportate le considerazioni di alcuni
nemici del giansenismo e qualche informazione sulla filosofia di Blaise Pascal. All’interno del
capitolo, inoltre, abbiamo cercato di tracciare un quadro biografico del drammaturgo attraver-
so lo studio di Charles Mauron®, cercando di riportare le poche informazioni a nostra disposi-
zione nel quadro della psicocritica per tessere una sorta di fil rouge col capitolo 11l che verte
sull’analisi freudiana di Phedre.

Nel capitolo Il dell’elaborato si e cercato di ricostruire il palinsesto delle opere in cui
compare Fedra, dai primi frammenti euripidei ai giorni nostri con particolare attenzione
all’Ippolito (coronato) di Euripide, alla Fedra di Seneca e, ovviamente, alla Phédre di Racine.
Si ritrovera, infatti, una sinossi di queste tre tragedie e, seguendo 1’ordine cronologico degli

occorrimenti, si forniranno informazioni sulle relative riscritture o su altri testi che narrano al-

! Pierre Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours, Paris, Presses Universitaires de France, 1992
2 Paul Bénichou, Morales du Grand Siécle, Paris, Gallimard, 1967
3 Charles Mauron, L Inconscient dans I’ceuvre et la vie de Racine, Paris, Librairie José Corti, 1969

1



tre peripezie dei personaggi principali. Per quanto riguarda I’analisi della tragedia raciniana, e
stato ampiamente utilizzato lo scritto di Schlegel Comparaison entre la Phédre de Racine et
celle d’Euripide (et autres textes)*, che mette a confronto principalmente Racine e Euripide, a
cui abbiamo aggiunto informazioni relative alla tragedia senechiana. Inoltre, all’interno di
questo elaborato si vedra che, per questioni di semplicita, i personaggi di Racine sono chiama-
ti con i nomi originali francesi, i loro predecessori 0 successori invece verranno menzionati
con il loro nome adattato in italiano. Tale accorgimento viene mantenuto anche nei capitoli
successivi. Infine, viene brevemente citata la querelle che ha visto come protagonisti i due
drammaturghi Racine e Pradon.

Nel capitolo 111, servendoci nuovamente dello scritto di Bénichou, abbiamo analizzato
la tragedia di Racine nella sua totalita cercando di inquadrarla nella sua epoca, dopodiché ¢
stata riportata, attraverso lo studio di Jacques-Gabriel Cahen®, ’analisi della terminologia im-
piegata dal drammaturgo nelle sue tragedie con particolare attenzione a Phedre. In aggiunta, si
e cercato di riportare le informazioni piu importanti circa la lettura freudiana realizzata da
Francesco Orlando®. Infine, & stata presa in considerazione la querelle che ha visto protagoni-
sti Roland Barthes’ e Raymond Picard®. Quest’ultimo, per I’appunto, attacca il collega e altri
intellettuali appartenenti alla corrente della nouvelle critique.

L'ultimo capitolo, il 1V, intende riportare informazioni sull’influenza che Racine ha avu-
to su Marcel Proust il quale nei suoi scritti cita direttamente e indirettamente, a piu riprese, il
tragediografo. Tra gli innumerevoli autori a cui Proust si ispira, infatti, Racine ha una posizio-

ne di rilievo dal momento che si reperiscono, nella Recherche, molti parallelismi con Phédre.

4 August Wilhelm Schlegel, Comparaison entre la Phédre de Racine et celle d’Euripide (et autres textes), Va-
lentin Jean-Marie (édition), Artois Presses Université, 2013, pp. 105-183 <
https://books.openedition.org/apu/16427> [29 agosto 2024]

® Jacques-Gabriel Cahen, Le vocabulaire de Racine, Genéve, Slatkine reprints, 1970

® Francesco Orlando, Lettura freudiana della «Phédre», Torino, Einaudi, 1971

’ Roland Barthes, Sur Racine, Paris, Seuil, 1963

8 Raymond Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, Utrecht, Jean-Jacques Pauvert, 1965

2



INTRODUZIONE

1. Cos’¢ il mito per Jolles

Per poter parlare del mito di Fedra occorre dapprima definire cosa si intenda per “mito”.
André Jolles® ricusa tanto la concezione trascendentalista del mito, inteso come superiore al
discorso quanto quella immanentista che confonde il mito col discorso. Tracciando,
nell’introduzione alla sua opera Forme semplici, una sorta di percorso storico-letterario, Jolles
parte col trattare la separazione che i critici sono arrivati a operare tra autore e opera d’arte. Al
filosofo non interessa I’autore, bensi I’opera che diventa il punto di partenza della sua analisi.

A tal proposito sposa la filosofia di Goethe secondo il quale

per designare la sfera dell’esistenza di un essere reale, il tedesco usa la parola Gestalt
(forma). Con quest’espressione astrae da quanto & mobile e presuppone che qualcosa di
omogeneo venga osservato, isolato e fissato nel proprio carattere™.

E infatti la forma cid che Jolles ricerca. Dinanzi ad un’opera compiuta, intende eludere da es-
sa tutto cio che é influenzato dal tempo per conoscere la forma nella sua stabilita. Pertanto in-
dica nove “forme semplici” anteriori al linguaggio scritto ma attualizzate attraverso il lin-
guaggio stesso e attraverso il testo letterario. Ciascuna di queste € la rielaborazione di un certo
atteggiamento dell’uomo nei confronti del mondo e della propria esistenza. Oltre al Mito, tra
le forme semplici compaiono la Leggenda, la Saga, I’Enigma, la Massima, il Caso, il Memo-
rabile, la Fiaba e lo Scherzo. Il ciclo morfologico di ognuna di queste forme semplici consta
di

% Johannes Andreas Jolles (1874-1946) ¢& stato uno storico d’arte, un critico letterario e un linguista. Soggiorna
varie volte in Italia e a Parigi. Nel 1902 si trasferisce con la moglie a Friburgo, in Germania, per continuare gli
studi di storia dell’arte antica e di archeologia. Nel 1908-1909 consegue la libera docenza in archeologia e arte
antica e lascia Friburgo per Berlino. Nel 1915 allo scoppio della Prima guerra mondiale si arruola come ufficiale
volontario nell’esercito tedesco. Nel 1916 nel Belgio occupato dall’esercito tedesco viene nominato docente del-
la Facolta di Lettere e filosofia dell’Universita di Gand, dove rimarra un anno, tenendo anche corsi di Antropolo-
gia culturale. Nel 1919 si trasferisce all’Universita di Lipsia come professore straordinario di Lingua e letteratura
fiamminga e olandese. Nel 1923 in “De Gids” escono il seguito del saggio sulla fiaba nella letteratura occidenta-
le moderna e I’articolo sulla Saga preparatorio a Forme semplici. Nel 1930 esce per I’editore Max Niemeyer Ein-
fache Formen. Legende, Sage, Mythe, Rétsel, Spruch, Kasus, Memorabile, Méarchen, Witz, costituito dagli ap-
punti dei corsi universitari riuniti da Elizabeth Kutzer e Otto Gorner. Nel 1933 si iscrive al Partito nazista e nel
1946 muore probabilmente suicida.

10 André Jolles, Einfache Formen, Tilbingen, Max Niemeyer, 1930, trad. it. Forme semplici, in
Id., I travestimenti della letteratura. Saggi critici e teorici (1897-1932), acuradi S. Contarini, premessa di
E. Raimondi, Milano, Bruno Mondadori, 2003, p. 261



una genesi a partire da una “disposizione mentale”, il manifestarsi per mezzo di “gesti
verbali” che introducono un elemento di individualita nel collettivo, la progressiva com-

plessificazione in “forme semplici attualizzate”, quindi in “forme artistiche”, e infine

I’iconizzarsi in trasfert o “oggetti”*.

Occorre tuttavia tornare su un elemento imprescindibile nel processo di individuazione
delle forme semplici: il linguaggio. Attuando una similitudine tra linguaggio e lavoro, Jolles
introduce tre termini: produrre, creare e interpretare; azioni che in una societa avvengono allo
stesso tempo e per mano di tre figure distinte (rispettivamente il contadino, I’artigiano e il sa-
cerdote). Analogamente al lavoro, anche il linguaggio compie queste tre azioni. Pierre Brunel,
che studia la filosofia di Jolles nella sua Mythocritique, individua un esempio interessante che
riunisce tutte queste tre attivita in un’unica opera: La Chanson d ’Eve? di Van Lerberghe. Dio,
avendo creato la prima donna e le cose allo stesso tempo, la incarica in questo testo di dare lo-
ro un nome. Questa crea i nomi e lo fa producendo poesia a partire dall’imitazione, per esem-
pio, dei corsi d’acqua: ci troviamo di fronte alla mimesi che da vita alla poiesi. Ma non solo,
contemporaneamente Eva interpreta il mondo perché vede in tutta la creazione la presenza di
Dio stesso.

Ritornando al soggetto della nostra analisi, il mito, Jolles fornisce due definizioni a par-
tire dalla lingua tedesca: uno femminile, Mythe, che, secondo il dizionario dei Grimm citato
dallo stesso Jolles, altro non € che un racconto non attestato analogo alla saga, alla storia o al-
la favola; I’altro termine, Mythus, & maschile'®. In una nota alla traduzione italiana viene spie-
gato che Jolles introduce una distinzione semantica tra i due termini mantenuta attraverso la
traduzione di Mythe in “mito” e Mythus in “racconto mitico”.

A differenza della Leggenda che si palesa in modo evidente, il Mito non e altrettanto
chiaro. Jolles prende come punto di partenza la Bibbia, nello specifico il racconto della Gene-
si in cui introduce la nozione di “disposizione mentale”. Si tratta della fase pre-verbale della
forma semplice: essa, insieme al “gesto verbale” — su cui si ritornera a breve —, permette la
nascita delle forme semplici stesse. Nello specifico, la disposizione mentale alla base del mito
e il dialogo. Il mito, infatti, € una risposta ad una domanda preesistente che puo essere stata
posta oppure no. Nella parola di Dio, Jolles non vede un’asserzione, bensi un dialogo. L’uomo
osserva il mondo e si pone delle domande (come per esempio “che cos’¢ quella palla splen-

dente in cielo?”) che ricevono una risposta decisiva la quale, per sua natura, non ammette ul-

! Filippo Fonio, Le Einfache Formen di André Jolles: struttura, problematicita, applicabilita della «forma» del-
la Leggenda», in «Cahiers d’études italiennes», 2016, 23, p. 154.

12 Charles Van Lerberghe, La Chanson d’Eve, Paris, Société du Mercure de France, 1904

13 Cfr. con la definizione fornita da Rudolf Eisler nella seconda edizione del suo Handwdrterbuch der Philoso-
phie (Dizionario filosofico)



teriori domande. Ricapitolando, «quando il mondo si pone dinanzi all’'uomo attraverso una
domanda e una risposta, interviene la forma che chiameremo mito™*».

Filippo Fonio, in un articolo sulle Forme semplici, nota a giusto titolo che «le due “for-
me semplici” [mito ed enigma] sono basate sulle attitudini antropologiche [...] della curiosita
e del desiderio di scoperta'» mentre Brunel aggiunge che & proprio dal mistero che nasce il
mito: I’uomo si trova di fronte a un qualcosa che non comprende, che per lui non ha causa,
pertanto ricerca altre spiegazioni senza ricorrere all’utilizzo della ragione e arriva a crearsi

una propria causa del fenomeno che osserva:

Quando dunque sotto I’influsso dominante di una disposizione mentale la pluralita e la
molteplicita dell’esistenza e degli avvenimenti concreti si condensano e prendono forma,
guando vengono colte dal linguaggio nelle loro unita elementari non divisibili e in archi-
tetture linguistiche designano e al tempo stesso significano tale esistenza e tali avveni-
menti, diciamo che nasce una “forma semplice”m.

Dopo aver introdotto la nozione di “disposizione mentale” si puo ritornare sui due ter-
mini “mito” e “racconto mitico” che si differenziano, come riporta Jolles stesso, in quanto «il
mito designa la forma semplice scaturita dalla nostra disposizione mentale; per racconto miti-
co intendiamo invece la forma in cui esso si presenta nella sua attualizzazione isolata'’». Nel
racconto della Genesi, ogni fenomeno ¢ espresso attraverso un “racconto mitico” (per esempio
la creazione del sole e della luna) eppure 1’unita permane poiché ogni volta il “mito” si com-
pie nello stesso gesto e infatti il concetto di creazione ¢ il “mito” che conduce oltre i singoli
“racconti mitici”.

Come gia anticipato, la sola disposizione mentale non é sufficiente a fare in modo che
nasca una forma semplice; occorre infatti quello che viene chiamato “gesto verbale”, una spe-
cie di scintilla che innesca il processo. Situato sul piano che precede 1’organizzazione del di-
scorso narrativo, il gesto verbale anticipa la fabula e 1’intreccio, in cui si distendera quello che
al momento si presenta come un coacervo di motivi, sequenze e temi.

Secondo Jolles il mondo del mito & una dimensione in cerca di consolidamento: il sole,
nel racconto della Genesi che egli cita come esempio, non ¢ un astro che un giorno c¢’¢ ¢ un
altro giorno scompare, ma € unico e, anche se scompare e ricompare, la sua luce é la stessa.

Inoltre all’origine del mito, come gia stato sostenuto, vi & una domanda alla quale esso ri-

1 A. Jolles, Forme semplici, in Id., I travestimenti della letteratura cit., p. 326.

> E. Fonio, Le Einfache Formen di André Jolles: struttura, problematicita, applicabilita della «forma» della
Leggenda» cit., p. 159

% A, Jolles, Forme semplici, in Id., I travestimenti della letteratura cit., pp. 287-288.

Y Ivi, p. 328



sponde; una volta data una risposta, che, come si e detto, non pué ammettere ulteriori doman-
de, per Jolles «e sempre presente un evento. [...] Attraverso un accadimento rapido, un evento
improwviso e innegabile, il mito coglie proprio cio che e universale ma costante nella sua mol-
teplicita'®». L’evento di cui parla Jolles & appunto il gesto verbale — che nella creazione avvie-
ne attraverso la parola di Dio: «Dio disse: “Sia la luce!”. E la luce fu.**» —, un avvenimento
espresso in concetti, ossia, come vengono definite da Jolles stesso “unita caricate di senso”?.
Come attesta Fonio, il “gesto verbale” all’origine del mito «viene descritto come un atteggia-

mento prossimo a quello dell’osservazione scientifica®» e infatti la risposta del mito &

preparata dal “gesto verbale” che consiste nell’osservazione e successiva descrizione
dell’evento che costituisce la risposta stessa. La molteplicita del reale [...] viene
rielaborata, ordinata, sistematizzata attraverso, di nuovo, I’induzione, “gesto verbale” da
cui il Mito trae origine.”?

Descrivendo la prima delle nove forme semplici, la Leggenda, Jolles introduce la diffe-
renza tra “forma semplice” e “forma semplice attualizzata”. Se si scomodano i termini aristo-
telici di potenza e atto, si puo dire che la “forma semplice” altro non € che una “forma sempli-
ce attualizzata” in potenza e viceversa, la “forma semplice attualizzata” altro non ¢ che una
“forma semplice” in atto. Infatti «una volta orientata e divenuta significativa, la forma sempli-
ce € attualizzata. La Leggenda e una forma semplice; una leggenda particolare o, nel nostro
caso, la Vita di san Giorgio, & una forma semplice attualizzata®». Tutto questo lo si pud appli-
care anche al mito: quest’ultimo ¢ la “forma semplice” nata dalla disposizione mentale di un
popolo, mentre il racconto mitico & la sua attualizzazione?*. Una volta attualizzata, la forma
semplice si avvicina sempre di piu alla fissazione della forma artistica, passando dal suo ca-
rattere mobile e plurale alla solidita. Esiste uno stato di aggregazione ulteriore alla “forma
semplice attualizzata”: la “forma artistica”. Passando dunque da “forma semplice”, che man-
tiene una sua apertura e una sua permeabilita, a “forma semplice attualizzata” e poi a “forma
artistica”, tali caratteristiche vengono perse giacché da “forma” si passa a quello che Jolles de-
finisce “individuo”. Ora, la differenza tra “forma semplice attualizzata” e “forma artistica”

non é esplicitata da Jolles se non attraverso un diverso grado di complessita; tuttavia secondo

8 |vi, p. 337

YGen, I, 1

2 A Jolles, Forme semplici, in 1d., | travestimenti della letteratura cit., p. 288

1 E. Fonio, Le Einfache Formen di André Jolles: struttura, problematicita, applicabilita della «forma» della
Leggenda» cit., p. 167

2 bidem

2 A. Jolles, Forme semplici, in Id., | travestimenti della letteratura cit., p. 289

 Ivi, p. 328



Fonio si puo azzardare che la prima si riferisca ad un corpus di testi simili, un macrotesto o un
pre-testo non ancora dotato della nozione di autorialita, mentre la seconda sembrerebbe piu
vicina al concetto di opera singola, frutto di un autore che opera in un dato momento storico e
socio-culturale che lo influenza®.

Jolles teorizza anche una terza forma denominata “forma relativa” — su cui non ci si sof-
fermera — dove il mito (che in questo caso é chiamato relativo) anziché «predire il vero appare
derivato, e dunque & solo probabile®®».

Dopodiché Jolles si sofferma su quello che viene definito il contro-mito ovvero il mito
distruttore, che viaggia di pari passo col mito costruttore, cosi come I’ Apocalisse si trova agli
antipodi della Genesi. Di nuovo, compare la tensione tra domanda e risposta: la prima si inter-
roga sulla fine dei tempi, sulla morte; la seconda puo dare conforto o sconforto. Fortunata-
mente, la risposta spesso e confortante come nota Mircea Eliade nel suo Le Mythe de | ‘éternel
retour. Eliade mostra, ad esempio, il brivido apocalittico che i poeti latini condividono: Luca-
no ne La Pharsalia o Orazio nell’Epodo XVI. Ennesimo esempio é Virgilio quando canta il
ritorno dei secoli e la speranza che Roma possa rigenerarsi all’infinito?”. In questa utopia
Eliade vede « un supréme effort pour libérer I’histoire du destin astral ou de la loi des cycles
cosmiques », e un ritorno del « mythe archaique de la régénération annuelle du Cosmos au
moyen de son éternelle recréation par le Souverain ou par le prétre?® ». Un altro esempio &
fornito dai miti scandinavi: Régis Boyer si sofferma sul significato del termine ragnarok che
designa il giorno del Giudizio. Alcune strofe della Voluspa ne descrivono i segni premonitori:
il canto di tre galli, il furore di Fenrir incatenato, il formidabile inverno, la scomparsa del sole
e della luna, la scossa di Yggdrasill, I’ultimo combattimento tra gli dei, la deflagrazione uni-
versale. Eppure « passe cet effroyable cataclysme va venir la régénération universelle qui re-
trouve, sublimisé, I’age d’or initial®® ».

Infine, per quanto riguarda I’iconizzazione della forma semplice in forma di oggetto,
Jolles attesta che nel mito tale oggetto é il simbolo. Se nella Leggenda 1’oggetto € la reliquia
ed essa emana la santita del suo possessore®, nel mito il simbolo, anziché emanare la santita
del suo possessore, possiede un suo potere autonomo. Jolles fa I’esempio, sempre appartenen-

te alla Genesi, di Giacobbe nel momento in cui, addormentato su una pietra, riceve in sogno

% F. Fonio, Le Einfache Formen di André Jolles: struttura, problematicita, applicabilita della «forma» della
Leggenda» cit., p. 171

%6 A Jolles, Forme semplici, in 1d., | travestimenti della letteratura cit., p. 334

2" p, Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours cit., p. 25

2 Mircea Eliade, Le Mpythe de I’éternel retour, Paris, Gallimard, 1969, rééd. coll. « Idées/NFR », pp. 157-160

2% Régis Boyer, Yggdrasill. La religion des anciens Scandinaves, Paris, Payot, 1981, p. 201

% Pper ulteriori informazioni si rimanda al capitolo sulla Leggenda in A.Jolles, Forme semplici, in
Id., I travestimenti della letteratura cit., pp. 273-300



da Dio la rivelazione sul futuro della sua discendenza. In Genesi 28:11-22 la pietra sulla quale
si era coricato Giacobbe diviene il simbolo ovvero quell’«oggetto investito del potere del mi-

to, che detiene tale potere e dal quale il mito erompe all’improvviso come evento effettivo®'».
2. Il mito nella letteratura comparata

Da un punto di vista comparatistico, il termine “mito” inizia ad essere impiegato solo
nel XX secolo con qualche difficolta: viene interscambiato con, o assimilato al termine “te-
ma” da Trousson e Jeune. Se nel suo saggio del 1965, Un probléme de littérature comparée :
les études de thémes® Raymond Trousson presenta un’assimilazione tra i due termini, nel
1981 cambiera titolo in Thémes et mythes mostrando, appunto, la necessita di una distinzione.
Trousson definisce il “tema” come « I’expression particuliere d’un motif, son individualisa-
tion ou, si I’on veut, le résultat du passage du général au particulier®® ». Questo ci porta, di

conseguenza, a spiegare la nozione di “motivo”:

une toile de fond, un concept large, désignant soit une certaine attitude — par exemple la
révolte — soit une situation de base, impersonnelle, dont les acteurs n’ont pas encore été
individualisés — par exemple les situations de I’homme entre deux femmes, de
I’opposition entre deux fréres, entre un pere et un fils, de la femme abandonnée, etc.®

Simon Jeune, dal canto suo, propone di chiamare “tipo” cio che Trousson identifica col termi-

ne “tema”. Il tipo viene definito come

un héros précis, réel ou légendaire [...] qui, doué d’une personnalité particulierement
forte ou impliqué dans une situation exemplaire ou déchirante, a frappé I’imagination des
écrivains qui en ont fait le type d’un certain caractére ou d’une certaine destinée®.

Si e di fronte a un vero e proprio problema terminologico al quale si aggiunge una doppia ri-
duzione del mito: a nome dell’eroe principale oppure a una “situazione particolare”. Brunel
fornisce I’esempio di Oreste, preso in esame da Jean-Louis Backeés®: il nome & appunto Ore-
ste e la “situazione particolare” I’obbligo che ha di uccidere la madre per vendicare il padre.
Ora, esistono nella storia della letteratura dei matricidi che non si chiamano Oreste (ad esem-
pio Alcmeone) e degli Oreste che non sono matricidi (I’Oreste di Omero). Pertanto Brunel

propone una soluzione, ossia il considerare il mito un insieme irriducibile né a una situazione

3L A Jolles, Forme semplici, in 1d., | travestimenti della letteratura cit., p. 345

32 Raymond Trousson, Un probléme de littérature comparée : les études de thémes, Paris, Minard, 1965
* vi, p. 13

* i, p. 12

% Simon Jeune, Littérature générale et littérature comparée, Paris, Minard, 1967, p. 63

% Jean-Louis Backes, Oreste, Paris, Bayard, 2005



particolare (che Trousson chiama « théme de situation®’ ») né a un tipo (che Trousson chiama
« théme de héros*® »): il tipo potrebbe essere confuso con un avatar dell’eroe mitico giacché,
cristallizzato in un dato momento delle sue gesta, puo far pensare, secondo gquanto sostiene
Brunel, che le sue rappresentazioni anteriori siano “cancellate”; la situazione, similmente, € il
risultato di una semplificazione del dato mitico.

Ponendosi nello stesso solco di Jeune, Brunel chiama “tipo” cio che per Trousson e il
“tema” e “tema” cio che per lui € il “motivo”. Infatti, per Trousson, la rivolta &€ un “motivo” e
Prometeo, la sua personificazione, & un “tema”. Brunel, dal canto suo, propone che la rivolta
sia considerata un “tema”, mentre alcune delle caratteristiche di Prometeo lo rendono il “tipo”
del rivoltoso. Per quanto riguarda il motivo, che lo si consideri un elemento variabile del mi-
t0* (come fa Lévi-Strauss) oppure un elemento iterativo*® (come sottolinea Gérard Genot), si
tratta comunque di un “elemento” che I’analisi deve evidenziare.

Secondo Tomasevskij*, il mito altro non & che un «sistema di motivi». Tale definizione
porta a considerarlo un racconto, tuttavia questo non vuol dire che ogni racconto sia un mito,
come suggeriscono Welleck e Warren che si rifanno al senso aristotelico della parola
muthos*2. A.J. Greimas, volendo distinguere il racconto mitico da altri tipi di racconto, gli as-
segna la caratteristica della ridondanza: esso reitera formule, sequenze e rapporti; inoltre, il
racconto mitico pud generarne altri attraverso la ripresa di elementi costitutivi (che Lévi-
Strauss chiama « mythémes »). Tale ridondanza permette la comparazione tra due o piu rac-
conti mitici che, secondo Greimas, ha due scopi: la descrizione dell’universo mitologico e la
definizione della struttura del mito-racconto®. Per Denis de Rougemont, invece, il mito & un
racconto simbolico che riassume infinite situazioni pit 0 meno analoghe e permette di coglie-
re al suo interno relazioni costanti. Piu specificamente « les mythes traduisent les régles de
conduite d’un groupe social ou religieux* »; infatti si parte dall’elemento sacro attorno al
quale si raggruppa una societa. Anche per Denis de Rougemont il mito non ha autori: la sua
origine e oscura ed esercita sull’uomo un potere a sua insaputa. Inoltre, non si puo criticare

poiché silenzia la ragione o almeno la rende inefficace.

*7'p, Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours cit., p. 29

% Ivi, p. 30

% Claude Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, Paris, Plon, 1958, p. 240

“0'p, Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours cit., p. 30

* Boris Viktorovi¢ Tomasevskij, Teorija literatury, 1925, trad. e introduzione di Maria Di Salvo, Teoria della
letteratura, Milano, Feltrinelli, 1978

2 p. Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours cit., p. 31

* Algirdas Julien Greimas, Eléments pour une théorie de I'interprétation du récit mythique, in « Communica-
tions », n° VIII, 1966, p. 31

* Denis de Rougemont, L Amour et I'Occident, Paris, Plon, 1939, p. 5

9



Pierre Albouy, in Mythes et mythologies dans la littérature francaise, distingue il “mito”
dal “mito letterario”: il primo concerne il mondo religioso ovvero quel mondo da cui nasce; il
secondo & circoscritto alla sola letteratura®. A tal proposito Philippe Sellier, indicando analo-
gie e differenze tra mito e mito letterario, sostiene che il mito tout court (definito etno-

religioso) é un « récit fondateur ». Tale racconto fondatore,

en rappelant le temps fabuleux des commencements, [il] explique comment s’est fondé le
groupe, le sens de tel rite ou de tel interdit, I’origine de la condition présente des hommes.
Placé hors du temps ordinaire, le mythe se distingue de la saga, ou se décéle un ancrage
historique™.

Inoltre tale racconto primario € anonimo e collettivo perché elaborato oralmente dalle diverse
generazioni di un popolo e quindi sottoposto a cambiamenti; e ritenuto veritiero perché storia
sacra recitata in circostanze precise e che si differenzia da altri racconti di finzione (fiabe, fa-
vole ecc.); in piu ricopre una funzione socio-religiosa in quanto collante per il popolo al quale
fornisce norme di vita. | personaggi principali del racconto primario agiscono secondo mo-
venti lontani dalla ragione tant’é che Sellier afferma che «leur logique est celle de
I’imaginaire*’ ». Un altro tratto distintivo del mito primario & che possiede forti opposizioni
strutturali. 1l mito secondario, o letterario, invece, per Sellier & dato da una sottrazione di al-
cune di queste caratteristiche: innanzitutto non e etno-religioso; non puo essere anonimo né
collettivo giacché, una volta messo per iscritto, e indissolubilmente legato al suo autore; infi-
ne non é possibile attribuirgli alcun tipo di statuto di veridicita, bensi di finzione. Per quanto
riguarda Georges Dumézil, sebbene egli riconosca che il mito sia anteriore alla sua trasposi-
zione letteraria e gli conferisca come funzione primaria quella di giustificare ed esprimere
I’organizzazione sociale e politica tramite il rito, la legge o il costume, e obbligato a ricono-
scere che il mito & un linguaggio e che I’'uomo dispone soprattutto di testi mitologici*®. Per
esempio, studiando i testi che raccontano il mito di Arianna, Dumézil riscontra analogie con
diversi racconti della tradizione giapponese degli otogi-zashi®.

Brunel sostiene che se si considera la letteratura comparata un ampliamento della storia
della letteratura nazionale, studiare il mito significa, in poche parole, “ricercare la sua origi-
ne”. Tuttavia, questa ricerca sara infruttuosa giacché il mito affonda le sue radici nella notte

dei tempi o nel non scritto. Di questo avviso e Blumenberg secondo il quale il mito & sempre

** pierre Albouy, Mythes et mythologies dans la littérature francaise, Paris, Armand Colin, 1969, p. 9

*® Philippe Sellier, Qu est-Ce qu 'un mythe littéraire ?, in « Littérature », 1984, n°55. La farcissure. Intertextuali-
tés au XVle siécle, p. 113

i, p. 114

*8 Georges Dumézil, Mythe et Epopée, Paris, Gallimard, 1968, t. I, p.10

9 P. Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours cit., p. 32

10



un’occorrenza del mito stesso, la cui origine & insondabile: «il mito fondamentale non é cio
che esiste all’inizio ma cio che resta alla fine, cio che fu in grado di soddisfare le ricezioni e le
aspettative™».

Occorre, come sottolinea Brunel, ricercare lo «schema» che genera il mito se si prende
per buona la definizione che fornisce del mito Gilbert Durand: « un systeme dynamique de
symboles, d’archétypes et de schémes [...] qui, sous I’impulsion d’un schéme, tend a se com-
poser en récit> ». Tale schema pud, appunto, essere un archetipo, una relazione psicanalitica,
un conflitto sociologico o religioso. La fortuna letteraria di un mito si dovra all’impronta che
un archetipo lascia nella psiche individuale o collettiva, pertanto si riterra che un mito sia tan-
to piu “autentico” quanta piu sara la forza che ha I’archetipo nel risvegliarlo. Di questo avviso
e André Green, secondo il quale, riporta Brunel, la versione di Eschilo dell’Orestea é piu au-
tentica perché “strutturalmente vera™2. Lévi-Strauss, dal canto suo, sostiene che tutte le ver-

sioni di un mito sono ugualmente vere poiché quest’ultimo e I’insieme di tutte le sue varian-
ti*?,

3. Il mito Phédre

Dopo questa breve introduzione teorica sul mito, & possibile affrontare il mito di Fedra:
saranno analizzate principalmente, nel capitolo Il, la tragedia euripidea, quella senechiana e
quella raciniana; inoltre si daranno informazioni anche su altre riscritture in modo da creare
un palinsesto delle rappresentazioni della noverca.

Come si € visto, alcuni critici ritengono sia impossibile risalire alla prima versione del
mito; tuttavia é possibile, nel caso di miti secondi o letterari, risalire alla prima versione scrit-
ta dove compare il personaggio di Fedra: si tratterebbe pero in un caso di una tragedia euripi-
dea ormai andata perduta e di cui si posseggono solo alcuni frammenti, I’Ippolito velato
(TrroAvrog kalvmrduevog). Laltra versione, sempre di Euripide ma fortunatamente intatta, e
I’Ippolito coronato (7zroivtog arepoavopdpog) la cui prima rappresentazione, risalente al 428
a.C., ha fatto vincere al drammaturgo il concorso teatrale delle Dionisie®.

Se si volessero ricercare gli elementi costitutivi del mito, ovvero i mythémes, all’interno

del racconto di Fedra per individuare i cosiddetti capisaldi, si dovrebbe lavorare a livello della

*® Hans Blumenberg, Elaborazione del mito (1979), traduzione di Bruno Argenton, Bologna, il Mulino, 1991, p.
219

51 Gilbert Durand, Les structures anthropologiques de l'imaginaire, Paris, Bordas, 1969, p.64

52 p, Brunel, Mythocritique. Théorie et parcours cit., p. 34

%% C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale cit., p. 240

> Euripide, Ippolito, a cura di Davide Susanetti, Milano, Feltrinelli, 2023, p. 149

11



frase come propone lo stesso Lévi-Strauss™. Inoltre, si potrebbe adottare la teoria di Trousson
individuando le costanti e gli elementi ricorrenti del racconto (e le sue varianti). Per il raccon-
to di Fedra sarebbe piu opportuno parlare di theme de situation piuttosto che di theme du hér-
0s poiché, come si vedra verso la fine del capitolo 11, mentre nelle sue riscritture contempora-
nee la donna non mantiene nemmeno il suo nome, gli studiosi vi riconoscono 1’archetipo di
Fedra proprio attraverso la riproduzione del tema il cui nucleo ¢ per I’appunto
I’innamoramento per il figliastro. Il tutto pud essere pertanto condensato nel desiderio
d’incesto. Si obiettera, a giusto titolo, che il tema dell’incesto viene piuttosto associato al mito
di Edipo. Tuttavia la piccola differenza tra i due temi & che Edipo giace con sua madre (senza
esserne a conoscenza) mentre Fedra, perlomeno nelle versioni che saranno largamente analiz-
zate piu avanti, non consuma questo suo amore, bensi ne e solo tormentata tanto da darsi la
morte.

La colpa della protagonista, inoltre, non risiede tanto nell’amore — basti pensare che in
Euripide, Seneca e Racine si tratta di una vendetta della dea dell’amore — quanto nell’accusa
di stupro (o di tentato stupro che sia). Tale accusa, che avvenga tramite una lettera, a voce o
attraverso qualche altro personaggio, & confermata da Fedra stessa, il che rende quest’ultima,
senza ombra di dubbio, colpevole per la conseguente morte del figliastro.

O ancora, non in tutte le versioni Fedra e Ippolito sono matrigna e figliastro (si prenda
come esempio la tragedia di Pradon dove la donna é solo fidanzata di Teseo) eppure lo scan-
dalo e le sue implicazioni morali non sono da meno rispetto alla storia concepita da Euripide.
Punto di svolta del mito, poi, € il personaggio di Teseo, 0 meglio la sua assenza: che sia lette-
ralmente all’inferno o solamente ritenuto morto, la sua non-presenza e terreno fertile per tutte
queste Fedre perché é cio che permette loro di confessare I’amore che provano per il giovane
Ippolito, il punto di non ritorno che portera alla morte di quasi tutti i personaggi.

Basterebbero questi tre personaggi per far si che esista la storia poiché, se si prende co-
me esempio la nutrice, si potrebbe pensare che il suo sia un ruolo chiave: ¢ colei che consiglia
e corrompe, suo malgrado, la padrona; quella che la esorta ad aprirsi col figliastro eppure que-
sto ruolo sembra non ricoprire altro che una mera funzione di “aiutante”, superflua poiché il
desiderio di Fedra stava gia, nel punto del racconto in cui la nutrice viene a conoscenza del
suo segreto, prevaricando sulla psiche della regina. In altre parole, il mito non ha bisogno del-
la nutrice per compiersi, bastano la maledizione di Afrodite/Venere che fa perdere la ragione a

Fedra e I’assenza del marito. Le pressioni della serva velocizzano, in altri termini, la ripida di-

% C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale cit., p. 233

12



scesa agli inferi di tutti i personaggi. Del parere opposto ¢ Susanetti, il quale nell’introduzione
all’edizione di Ippolito che ha curato sostiene che Fedra e il figliastro sarebbero personaggi
statici senza la nutrice. Nutrice che assume il ruolo di doppio di Afrodite poiché difende le ra-
gioni della dea e spinge, per I’appunto, la regina a confessare il suo amore®. Un altro perso-
naggio secondario come I’amico/servo di Ippolito (in Euripide senza nome, in Seneca Nunzio
e in Racine Théramene) ricopre un mero ruolo di confidente all’inizio della storia e di illustra-
tore della morte del principe che avviene fuori dalla scena, un’altra funzione tutto sommato
non essenziale al riconoscimento del mito. O ancora, Aricie che compare in Racine ma non
nei suoi predecessori come contraltare amoroso di Ippolito a Fedra non cambia il nucleo della
storia che resta appunto invariato.

Dunque puo darsi che parlare di tema di situazione, come afferma Brunel, sia un modo
per semplificare il mito riducendolo appunto alle sue “forme semplici”, eppure € attraverso
questi schemi semplici che 1’'uomo puo individuare costanti e varianti nel palinsesto mitico e,

di conseguenza, letterario.

*® Euripide, Ippolito cit., p. 26

13



CAPITOLO |

1.1 La metafisica del Giansenismo

L’origine del movimento giansenista affonda le sue radici nello scambio di idee che eb-
be luogo dal 1617 circa al 1635 tra Jean-Amboise Duvergier de Hauranne, abate di Saint-
Cyran (di cui porta il nome) e il suo amico olandese Cornelis Jansen (conosciuto anche come
Giansenio), vescovo di Ypres. | due progettavano in segreto una riforma della Chiesa cattoli-
ca, ma dei loro progetti rimase solo un libro latino di Jansen, 1’Augustinus®’ — una specie di
compendio di Sant’Agostino — e I’impronta lasciata da Saint-Cyran sul convento di monache
di Port-Royal-des-Champs. Richelieu imprigiono Saint-Cyran nel 1638 e il papato condanno
I’opera di Jansen, dopodiché nel 1656 la Sorbona caccio Antoine Arnauld in quanto erede di
Saint-Cyran e difensore di Giansenio. Nonostante questo, il giansenismo continuo, appog-
giandosi al monastero di Port-Royal che venne raso al suolo nel 1710 al culmine della per-
secuzione portata avanti dal Re Sole, Luigi XIV.

I giansenisti pensavano che la salvezza dell’uomo dal peccato originale potesse risultare
solo dal favore di Dio e non dallo sforzo umano, poiché 1’uvomo era ritenuto incapace di otte-
nere da solo la Grazia; pensare diversamente significava mettere 'uomo al livello di Dio e
rendere vana la venuta e le sofferenze di Cristo. Nell’ambito della morale, i giansenisti soste-
nevano la tesi piu rigorosa: che si trattasse della vita individuale o dell’organizzazione della
Chiesa, criticavano 1’allentamento dei costumi e la corruzione dei principi cristiani®.

Come riporta Bénichou, Jansen stimava che 1’uomo, corrotto dal peccato originale, non
avesse piu in sé, nelle sue sole forze, il mezzo di avanzare verso la salvezza; occorreva dun-
que che la Grazia fosse indipendente da meriti e demeriti e che fosse gratuita e irresistibile. La
dottrina di tale Grazia irresistibile (o efficace, « grace efficace ») posava su una rappresenta-
zione oscura del peccato originale e della successiva caduta. Ma una tale idea della caduta era
solo I’attuazione teologica di un partito preso di diffidenza e severita verso I’'uomo, la sua na-

tura e le sue pulsioni. La dottrina della Grazia efficace era legata a un certo tipo di attitudine

> p, Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 77
%8 Ivi, p. 78
*° Ibidem

14



accusatrice nei confronti dell’'umanita ¢ ne era la realizzazione universale e astratta piuttosto
che la fonte®.

Il giansenismo era una religione di condanna dei liberi costumi e tendeva, come tutte le
dottrine intransigenti, ad attaccare coloro ai quali mancava il rigore morale. La teologia gian-
senista era destinata, insomma, a schiacciare ogni forma di spiritualismo, persino cristiano,
che non si accompagnasse ad una negazione dei valori umani. Bénichou ricorda in proposito
che nel XVII secolo si era sviluppato un idealismo ottimista che confidava nella crescita natu-
rale dell’uomo: era proprio questo il nemico del giansenismo. Tale idealismo, denunciando la
fiducia nell’umano, ritenuta « illusion criminelle® », intendeva al contempo, attaccare
I’aristocrazia. Infatti, questo ottimismo morale affondava le sue radici nella classe privilegia-
ta: i nobili, sentendosi tali non solo di sangue, ma anche di spirito, si elevavano al di sopra di
tutti, proiettandosi dunque in una sorta di “grandezza ideale”. Questo aspetto era aspramente
condannata da Port-Royal, che avrebbe definito questa fiducia nell’'umano « chimeére de la
créature déchue® ». Il costante richiamo al mito della caduta da parte dei giansenisti mirava
alla condanna di ogni morale e di ogni sistema di relazioni sociali; il monastero cercava di
minare gli ideali aristocratici ereditati dal Medioevo mettendo in conflitto 1’idealismo e la re-
ligione.

Il cristianesimo, riporta Bénichou, portava in sé un principio di universalita e di vincolo,
una legge che si opponeva all’orgoglio dei grandi e che permetteva alla Chiesa di avere un
ruolo regolatore in termini di moralita, anche se in realta tale funzione veniva raramente eser-
citata. La storia della Chiesa, infatti, aveva in parte sposato la visione del mondo laico di cui
aveva riprodotto le istituzioni e i costumi. Nel campo della morale, il sacro e il profano, nono-
stante fossero distinti, si compenetravano. E su questo compromesso che si edificava
I’idealismo cavalleresco nel quale la carita cristiana e la gloria umana, due anelli della stessa
catena63, si conciliavano senza che I’una sopraffacesse 1’altra.

Il compromesso laico tra religione e mondo, tra Grazia e natura si ritrovo intatto dopo il
fallimento della Riforma: una certa valorizzazione dell’'uomo naturale e delle sue ambizioni
continuo ad avere spazio nel cattolicesimo, nella misura in cui il dogma lo permetteva. Henri

Brémond, con espressione « humanisme dévot® », si riferisce a quella visione favorevole

% Ivi, pp. 79-80

% Ivi, p. 81

%2 Ibidem

% Ivi, p. 82

% Henri Brémond, Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la fin des guerres de religion
jusqu'a  nos  jours, t. | L’humanisme dévot, Paris, Bloud et Gay éditeurs, 1916
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6580043c.textelmage> [17 novembre 2024]

15



alla natura umana, ai suoi doni e alle sue facolta spontanee che il giansenismo doveva aborri-
re. La dottrina di Brémond stabiliva tra la natura e la carita dei “gradini” che portavano
I’uomo alla perfezione e, nel suo ottimismo, prevedeva una regione intermediaria tra il deside-
rio e la santita in cui la natura umana riusciva ad accedere a Dio senza uscire da sé stessa.
L’uomo si sdoppiava e facendo cio riusciva a sfuggire per meta alla sua decadenza®™.

Un altro punto di vista che Bénichou riporta — e che reputiamo interessante citare — é
quello di Jean Desmarets de Saint-Sorlin, definito dallo stesso critico uno dei nemici del
Giansenismo. Nel suo Délices de I’Esprit®®, Desmarets descrive i gradi intermediari che por-
tano 1’uomo dai piaceri carnali all’unione con Dio. Nell’opera si trovano la glorificazione del-
le potenze nobili dell’uomo, I’ottimismo morale e teologico e la natura aristocratica di quelle
« délices » su cui Desmarets fonda il suo ottimismo. Le prime sono le « délices des Arts »,
frutto di un raffinamento del gusto; dopodiché si trovano le « délices des Sciences » piu spiri-
tuali delle prime; poi si passa alle « délices de la Fortune » ovvero quelle che riguardano la
potenza o la grandezza umane e infine si trovano le « délices de la Vertu », che occupano la
posizione pitl elevata prima dell’unione mistica. E attraverso I’attrazione proveniente da que-
sta regione intermedia tra la natura e Dio che I’uomo ¢ attirato verso il cammino della salvez-
za®.

Tra le manifestazioni dello spirito aristocratico, quelle che piu si avvicinano alla conce-
zione dell’amore sono in stretta correlazione con il cristianesimo ottimista, il quale improntato
alla concezione cortese dell’amore vede nell’amore terrestre epurato una bozza imperfetta
dell’amore di Dio e delle cose celesti. Dai trovatori in poi, come attesta Bénichou, si assimila-
va I’amore profano purificato ad un’adorazione per le creature intermediarie tra I’'uomo e Dio:
i Santi, la Vergine, gli angeli. Questo tipo di cristianesimo, definito da Bénichou « christia-
nisme de sublimation® », trasfigurava ed elevava il cuore umano verso la divinita e culmina-
va nella preghiera mistica. Port-Royal si situava agli antipodi di questa concezione poiché
ostile ad ogni tipo di misticismo. Basti pensare a Pascal, il quale distingue la Grazia, che toc-
ca l’eletto in terra, dalla Gloria, accessibile solo in cielo. Questo dibattito sul misticismo la-
sciava trasparire un problema legato all’istinto dell’uomo: ci si chiedeva se fosse possibile che

esso si potesse purificare, che potesse legare la sua soddisfazione ad un oggetto ideale e che

% p, Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 83

% Jean Desmarets de Saint-Sorlin, Les Délices de [’esprit, Paris, Augustin Besoigne, 1675
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k57523q.r=%22Les+D%C3%A0%lices+de+l'esprit%22> [17 novembre
2024]

%7 p, Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 85

% Ivi, p. 87

16



potesse mettersi al servizio del bene. La morale giansenista giustificava, attraverso 1’idea della
corruzione dell’uomo, la sua diffidenza nei confronti della sublimazione dell’istinto.

Nel 1665 scoppio un altro dibattito — nel quale, si vedra piu avanti, si intromettera anche
Racine —, relativo alla preghiera, che vide opporsi Pierre Nicole e Jean Desmarets.
Quest’ultimo accusava i giansenisti di voler sopprimere completamente la preghiera come
mezzo di ascensione spirituale dell’uomo verso Dio, e Nicole rispose nel suo Visionnaires con
una critica a questo atteggiamento, che posava su un dubbio: il fatto che esistesse una sensibi-
litd ideale nell’vomo. Era difficile infatti distinguere la preghiera naturale, nella quale gli
slanci verso Dio sono puri impulsi umani ispirati dagli interessi e dove pertanto la Grazia non
ha alcun ruolo, dalla preghiera sovrannaturale i cui slanci invece sono ispirati da Dio stesso.
L’uomo non ha i mezzi per discernere nettamente questi due tipi di preghiera, inoltre esistono
delle forze interne in contrasto tra loro: « I’amour-propre » e « le démon® ».

Da tutto questo nasce la psicologia pessimista inseparabile dalla teologia giansenista: il
perfezionamento della spiritualita mistica, ritenuto un effetto della Grazia, sarebbe, in defini-
tiva, solo un perfezionamento dell’orgoglio. L’uomo si lusinga di conoscere Dio ma in realta
conosce soltanto il piacere di un privilegio raro di cui si crede il beneficiario; nel favore, Ni-
cole pensa di trovare il disordine del cuore umano, spiritualizzato da un falso linguaggio mi-
stico; D’estasi che la preghiera dona sarebbe soltanto « le régne tranquille de 1’amour-
propre” » e se 1’anima crede di essere in un’unione con Dio, per Nicole, in realta ¢ il demonio
a procurarle tale pace. La posizione di Nicole, dunque, getta il dubbio sul valore del sentimen-
to che I’'uomo puo provare della sua condizione. Tale dubbio investe ogni forma di introspe-
zione, considerandola soggetta alle forze ingannevoli dell’amor proprio. Ne risulta che
I’uomo ¢ un essere oscuro a sé stesso, che ignora le sue motivazioni e agisce senza conoscer-
si’,

La teologia, la psicologia e la religione di Port-Royal tendono tutte a negare qualsivo-
glia estensione eroica o divina della natura dell’'uomo. Tale negazione si estende a tutti i gradi
del’ambizione umana (Mauron riporta che Racine era estremamente ambizioso’®, dunque
questo suo tratto doveva per forza scontrarsi con la concezione giansenista), dalla virtu alla

preghiera mistica, e si manifesta tanto nell’analisi del cuore umano quanto nei dibattiti sulla

69 1,3

Ivi, p. 88
70 pierre Nicole, Les visionnaires, ou seconde partie des lettres sur [’hérésie imaginaire, t. 1, Liége, Adolphe
Beyers, 1667, p. 306 (grafia contemporanea)

<https://books.google.sm/books?id=49M7AAAAcCAAI&printsec=frontcover&hl=it#v=onepage&q&f=false>
[17 novembre 2024]

1 p, Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 89

72.C. Mauron, L Inconscient dans | ‘euvre et la vie de Racine Cit., p. 258

17



Grazia. Per quanto riguarda la Gloria, Pascal pensa che essa appartenga al dominio intellettua-
le. La dignita umana avrebbe un suo fondamento nella conoscenza razionale, fatta di defini-
zioni chiare e prove incontrovertibili, la quale infatti potrebbe essere la sola a rispondere alla
pretesa del pensiero. Ciononostante tale conoscenza ha i suoi limiti perché non si puo definire
tutto né provare tutto, dunque la ragione obbliga ad ammettere nozioni indefinite e assiomi
non provati. Di conseguenza, ogni certezza si fondera per Pascal su un’evidenza che non ha
niente a che fare con la ragione e che il filosofo chiama « cceur », « instinct” » e « lumiére na-
turelle’ ». L’unica forma di certezza di cui ’uomo dispone non giova alla sua Gloria perché,
secondo Pascal, egli non potrebbe essere fiero di conoscere qualcosa che non ha dimostrato.
Infatti, la certezza che da il cuore non presuppone nessun tipo di attivita da parte dell’uomo e
deriva dalla natura che lo costringe a credere senza nemmeno interpellarlo. Pertanto 1’uomo
mantiene il desiderio di una conoscenza perfetta che purtroppo resta vano. Inoltre, ragione e
cuore sono coinvolte in un continuo scontro tra forze, il quale puo essere assimilato a quello
tra la grandezza e la miseria: entrambe si distruggono a vicenda ma allo stesso tempo si rin-
forzano e nuocciono a sé stesse. Nello scontro, sostiene Pascal, 1’ultima parola appartiene
sempre al cuore” (come nel confronto tra grandezza e miseria ¢ quest’ultima a trionfare). La
ragione vorrebbe capire cio che &, possedere la verita in modo diretto, ma questo non e possi-
bile e viene sconfitta di fronte all’evidenza. E imperfetta e il suo ruolo non & quello di avvici-
nare I’uomo alla conoscenza di Dio, bensi di ampliare il solco che separa il peccatore dalla ve-
rita: lascia sospeso, tra la conoscenza umana e un oggetto che la trascende, un passaggio bru-
sco che solo la Grazia puo operare ¢ che porta dall’evidenza naturale a quella sovrannaturale.
Si e visto che alla base del giansenismo vi & una combinazione di Grazia efficace, santi-
ta combattiva, pedantismo, cospirazione e pratiche magiche tanto da far supporre a Mauron
che possa trattarsi di una nevrosi collettiva’®. Gia nella posizione di Giansenio e Saint-Cyran,
che era quella di fare guerra al colosso che era (e che é tuttora) I’istituzione della Chiesa, si
poteva intuire una volonta inconscia di punizione’ che si rifletteva anche nella posizione dot-
trinale stessa. Tra ’altro, Saint-Cyran aveva scritto un testo in cui provava a dimostrare il di-

ritto al suicidio quando il fine era quello di donare il corpo al re in tempo di carestia’®. La

73 Blaise Pascal, Texte de I’édition Brunschvicg. Edition précédée de la vie de Pascal par Mme Périer, sa sceur.
Introduction et notes par Charles-Marc des Granges, Pensées, Paris, Editions Garnier Fréres, 1964, p. 147

74 B. Pascal, Auteur du texte et al. De I’autorité en matiére de philosophie ; De esprit géométrique ; Entretien
avec M. de Sacy / Pascal ; nouv. éd., avec une introd. et des notes historiques et philosophiques, par L. Robert,...,
Paris, F. Alcan, 1886, p. 51 <https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5496421v/f60.image.r> [17 novembre 2024]
7> p, Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 94

’® C. Mauron, L Inconscient dans | 'euvre et la vie de Racine cit., p. 191

" Ivi, p. 192

"8 Ivi, p. 190

18



struttura caratteristica della nevrosi ossessiva del giansenismo, quale viene analizzata da Mau-
ron, ¢ la seguente: 1’lo, terrorizzato dal contagio di una corruzione nefasta, fa di tutto per evi-
tarla o lavar via qualsiasi traccia. Tale corruzione ¢ quella del desiderio represso. Se 1’lo ac-
cettasse la sua colpevolezza, allora si manifesterebbe una melanconia morbosa, ma fintanto-
ché lo stesso soggetto la rifiuta, la lotta ossessiva continua.

Il problema della salvezza, si € visto, ¢ che ¢ assoluta oppure non esiste affatto; 1’anima,
per essere salvata, deve essere assolutamente esente da ogni contatto col desiderio naturale.
Tuttavia I’uomo non possiede questo potere di controllo. Da solo non puo raggiungere la puri-
ficazione, per questo necessita della fiamma della Grazia. L’angoscia giansenista ¢ formata da
vari aspetti: una sorta di purezza “sterile” che ¢ indipendente dai mezzi umani, la certezza di
perderla al minimo sfioramento, il terrore del contagio e la supplica perpetua di aiuto’. Inol-
tre, ’angoscia giansenista non si placa se si pensa che il minimo errore pud compromettere
un’eventuale ricompensa ultraterrena. Se si considera, come suggerisce Mauron, la mediocrita
delle anime ossessionate e I’assenza di una tecnica spirituale rigorosa, si ammettera che le pu-
rificazioni gianseniste sono in realta scrupoli nevrotici che distruggono 1’To impedendogli di
vivere. E non solo impediscono di vivere all’lo eroico, ma anche all’lo normale, sede della
volonta personale e organo complesso delle relazioni con I’ambiente. E cosi che il gianseni-
smo tronca i rapporti tra natura e Dio.

Da un punto di vista psicologico, il giansenismo « nie les sublimations, avec une telle
violence que n’importe quel acte du moi devient coupable puisqu’il utilise nécessairement des
énergies instinctives. Il n’y a plus ni systéme de pensée, ni systéme social valables®® ». Delle
tre istanze della psiche, distrutto 1’To, restano solo un corpo preda di istinti e il Super-lo che li
giudica. La personalita giansenista appare dunque dissociata tra sovra-natura e natura decadu-
ta. Mauron pone tuttavia I’attenzione anche su cio che di positivo ha prodotto il giansenismo:
la carita che fiorisce in modi peculiari dalla spiritualita di Saint-Cyran all’ardore di Pascal

all’'umanita del medico Hamon®, tutte persone a cui Racine ha voluto bene®.
1.2 I’inconscio nella vita di Racine

In questo paragrafo sara introdotta 1’analisi dell’inconscio raciniano; analisi ripresa, poi,

nel capitolo 111 e applicata alla Fedra. Occorre soffermarsi brevemente sul termine di psicocri-

™ |vi, p. 194

8 vi, p. 195

8 Del rapporto che legava Racine a Jean Hamon, si legga J. Pommier, Aspects de Racine. L ‘histoire littéraire
d’un couple tragique, Paris, Nizet, 1954, pp. 29-35

8 C. Mauron, L Inconscient dans |'euvre et la vie de Racine cit., p. 195

19



tica ovvero sul metodo d’indagine che si adoperera. Essa, cosi come Charles Mauron la inten-
de, si distingue dalla psicanalisi medicale per scopo e metodo: quest’ultima si fonda su asso-
ciazioni di idee, sogni e reazioni del malato e il materiale & fornito al medico con (supposta)
sincerita. Purtroppo per noi, Racine € morto da secoli pertanto non pud fornire elementi
all’indagine. Inoltre il medico si interessa al paziente perché intende curarlo; nel nostro caso
ci si interessa a Racine in guanto artista e il materiale di partenza non € la sua vita, bensi la
sua opera. Inoltre, se I’analisi medica parte dal materiale per giungere all’'uomo, la psicocriti-
ca parte dal materiale e vi ritorna passando dall’uomo®. E per questo che la psicanalisi lette-
raria € una branca della critica. 1l problema della critica scientifica e determinare quali siano i
fattori essenziali di un’opera d’arte: senza dubbio sono sociali, e il critico pertanto si richia-
mera alla storia e alla sociologia per valutarli, ma entrano in campo anche fattori psicologici
personali fra cui I’inconscio.

Per Mauron la struttura psichica, inconscia e analizzabile, di un autore si riflette nella
sua opera che la determina in una certa misura. Il compito € quello di definire questa misura

analizzando in profondita ogni opera per scovarvi la psiche del suo autore.
1.2.1 Pinfanzia

Come riportano Jean Pommier® e lo stesso Charles Mauron®, i documenti biografici
che abbiamo su Racine sono pochi e si raggruppano alle estremita temporali di due opere,
prima di Andromaque e dopo Phédre. Durante il pieno periodo di creazione di Racine, invece,
non si sa quasi niente di lui. E possibile tuttavia, come fa Mauron, dividere la vita del dram-
maturgo in quattro fasi: dal 1639 al 1655 si posseggono solo atti di stato civile; dal 1655,
’anno di entrata nelle Petites Ecoles di Port-Royal, al 1666, I’anno della querelle con Nicole,
si hanno testi e lettere; dal 1667, quando compare Andromaque, al 1677, quando compare
Phedre, non si ha niente se non le opere; infine dal 1677 alla morte nel 1699, ci giungono po-
che lettere e documenti vari®.

Come e noto, Racine perse la madre a soli tre mesi di vita, il padre si risposo con Made-

leine Vol, ma mori poco dopo, nel 1643 a ventisette anni®’, quando il figlio aveva tre anni e tre

8 \vi, pp. 17-18

8 J. Pommier, Aspects de Racine. L 'histoire littéraire dun couple tragique cit., p. XI
8 C. Mauron, L Inconscient dans | ’euvre et la vie de Racine cit., p. 25

% |vi, p. 185

8 G. Forestier, Chronologie in Racine, (Euvres complétes cit., p. LXXI

20



mesi. Quest’ultimo pertanto fu allevato dalla nonna paterna, Marie Desmoulins®. Mauron no-
ta che la condizione di orfano ricompare in modo ossessivo nei personaggi delle tragedie raci-
niane: Astyanax, Britannicus, Bajazet, Atalide, Monime, Eriphile, Esther, Eliacin.

La sorella, Marie, fu affidata agli Sconin dopo la morte di parto della madre. Gli Sconin,
ricorda Mauron, non erano una famiglia molto espansiva, perlomeno nei confronti del piccolo
Jean secondo cio che riporta il figlio nelle Memorie quando durante le feste organizzate a casa
del nonno Pierre Sconin: « Mon pére disait qu’il était comme les autres invité [Sic] a ce repas,
mais qu’a peine on daignait le regarder®. » Jean Racine aveva nove anni quando il nonno pa-
terno, Jean, considerato come un padre, mori e, non appena cio accadde, la nonna Marie ne
approfitto per raggiungere a Port-Royal sua sorella e sua figlia. Se ne conclude che il nonno
non fosse un entusiasta del convento e che probabilmente aveva impedito alla moglie di re-
carvisi. Mauron riporta due testi che descrivono I’animo della donna e che vale la pena di leg-

gere:

La pauvre Mme Racine m’écrit que vous lui avez fait la charité de lui parler, dont elle
est trés consolée... C’est une trés bonne femme, vous le verrez. (Lettre de la Mére Angé-
lique @ M. Le Maitre, mai 1653.)

...1l faudrait que je fusse le plus ingrat du monde, si je n’aimais une meére qui m’a été
si bonne, et qui a eu plus de soin de moi que de ses propres enfants. (Lettre a Marie Raci-
ne, 23 juillet 1663.)%

Della figlia di Marie, Agnés, che aveva dodici anni piu del poeta, Racine scrivera in una lette-

ra a Madame de Maintenon, moglie morganatica del Re Sole:

J’ai une tante qui est supérieure de Port-Royal, et a laquelle je crois avoir des obligations
infinies. C’est elle qui m’apprit a connaitre Dieu dés mon enfance, et ¢’est elle aussi dont
Dieu s’est servi pour me tirer de 1’égarement et des miséres ou j’ai été engagé pendant
quinze années. (4 mars 1698.)"

Agnes, che senti la vocazione a dodici anni, entro a quindici anni, dopo aver ricevuto la bene-
dizione da Saint-Cyran, a Port-Royal dove divenne poi madre Agnes de Sainte-Thécle. Come
ipotizza Mauron, probabilmente la zia si prese cura del piccolo orfano tant’¢ che ella stessa si

considera, ed e considerata a sua volta da Racine, come una madre spirituale. Nella formazio-

8 Sebbene Louis Racine, settimo ed ultimo figlio del drammaturgo, abbia confuso, nella prima edizione delle
sue Mémories, i due rami della famiglia riportando che Marie Desmoulins fosse moglie di Pierre Sconin, nonno
materno.

8 (Grafia aggiornata) Louis Racine, Mémoires sur la vie de Jean Racine, Lausanne et Genéve, Marc-Michel
Bousquet & Compagnie, 1747, pp. 16-17 <https://www.digitale-
sammlungen.de/en/view/bsh10096480?page=28,29> [26 novembre 2024]

% C. Mauron, L Inconscient dans | 'euvre et la vie de Racine cit., p. 187

% Ibidem

21



ne di un Super-lo, la sua immagine deve essere stata predominante, ma trattandosi di una ra-
gazzina tale immagine deve aver prodotto su di lui una fissazione ambivalente: da una parte
madre come oggetto di paura e amore, dall’altra come oggetto di desiderio edipico®.

Per quanto riguarda I’educazione, essa fu di stampo giansenista ¢ di tipo feminile: a
Port-Royal le donne, per 1’appunto, ricoprivano il ruolo principale. Mauron sottolinea che,
quando parti per les Champs nel 1652, Marie Desmoulins non porto con sé il nipote, bensi lo
affido al collegio di Beauvais lasciando ipotizzare i biografi che il piccolo Racine avesse un
carattere difficile. D’altronde, dai sedici ai venticinque anni, il ragazzo adotta nei confronti di
Port-Royal un atteggiamento dapprima ironico, poi ostile®. Come si vedra meglio nel capitolo
III, I’analisi dell’opera mostrera un Io perseguitato da una madre possessiva; forse
quest’immagine infantile proviene proprio dalle educatrici gianseniste che creano nel bambi-
no quella che si é potuta ritenere una vera e propria nevrosi. Nevrosi che ha una propagazione
famigliare: Saint-Cyran si lega agli Arnauld attraverso M. d’Andilly la cui sorella, madre
Angélique, & badessa a Port-Royal. Al suo fianco compariranno piu tardi Agnés Arnauld
(anch’ella sarebbe divenuta badessa) e altre cinque sorelle e sei nipoti. Dopodiché vi giungo-
no anche i Le Maitre: Antoine Le Maitre, Le Maitre de Séricourt e Le Maitre de Sacy, nipoti
diretti della madre Angélique®*.

Come sostiene Mauron, le passioni nascono dall’inconscio, ovvero dalle relazioni fami-
gliari segretamente persistenti. La famiglia di Racine offre un esempio di questo cammino
domestico perché Suzanne Desmoulins, custode delle cantine a Port-Royal, vi fece educare il
nipote Nicolas Vitart. Dunque si puo dire che, una volta arrivato nel monastero, Racine vi tro-
vO gran parte della famiglia paterna. Nipote di Agnés de Sainte-Thecle, come gia detto, sareb-
be diventato allievo e « cher fils® » di Antoine Le Maitre. Si crea dunque un campo di forze
intorno al Racine bambino che non per forza egli accetta o ricusa completamente, ma al quale

reagisce. Ed e proprio da qui che comincia a prendere forma il Racine delle tragedie.
1.2.2 La Promenade

L’adolescente de Le Paysage, ou Promenade de Port-Royal-des-Champs™ e il giovane

uomo di Uzes non hanno niente di giansenista. 1l Racine dai sedici ai venticinque anni non

% |vi, p. 188
% Ivi, p. 189
% Ivi, p. 196
% Ivi, p. 197
% J. Racine, Le Paysage, ou Promenade de Port-Royal-des-Champs in Euvres complétes cit., pp. 3-18

22



mostra nessuna inclinazione mistica e ha orrore dello stato monacale®’. E tanto indifferente al
dramma di Pascal quanto alle arguzie di Arnauld; evita il patetico, pratica la gentilezza galante
e il controllo di sé. Nonostante sia stato cresciuto, come si € detto, in un’atmosfera gianseni-
sta, I’To di Racine si ¢ costruito contro tale dottrina, 1’ha violentemente repressa, infatti « lor-
sque Racine est assez grand pour comprendre la doctrine, il ne 1’adopte pas98 ». Nei documen-
ti che saranno analizzati si potra vedere tuttavia che certi aspetti sono stati conservati per iden-
tificazione o introiezione. | dati che riporta Mauron sul Racine bambino ci informano, appun-
to, che egli non solo era un orfano, ma era probabilmente sensibile, traumatizzato gia a un an-
no e tre mesi, cresciuto in un ambiente familiare dalle tonalita nevrotiche, ma che appare a se-
dici anni indifferente a tutto cio che scuote la famiglia. Dunque si puo ipotizzare lo sviluppo
di un lo prematuramente temprato, ma piu debole di quanto sembri e per il quale la depressio-
ne rimossa comporti il rischio di sviluppare tendenze melanconiche. Questo lo rifiuta la tradi-
zione famigliare per ragioni di economia interiore. Per quanto riguarda il Super-lo di Racine,
Mauron suggerisce che esso sia largamente foggiato sul femminile poiché erano le donne a
rappresentare la moralita piu rigorosa nutrendo sia I’immagine di amore che quello di paura.
Per far fronte a queste figure, Racine non poteva aggrapparsi al padre giacché, come sappia-
mo, questi & sempre stato inesistente. Il nonno, restio al giansenismo (e dunque alle donne)
come anche la famiglia del ramo materno, avrebbero potuto fornire degli appigli al giovane
Jean, purtroppo perd non fu cosi perché il nonno, si e visto, € morto quando il poeta era anco-
ra piccolo e gli Sconin non sono mai stati poi cosi centrali nella sua vita. Questo ha verosi-
milmente impedito al drammaturgo di sviluppare un lo sociale autonomo. Messo il cugino Vi-
tart da parte, Port-Royal stesso non fornira mai una figura paterna del genere poiché, proprio a
causa dell’inclinazione nevrotica, il giansenismo nega 1’Io sociale. Gli unici appoggi nella
formazione di un lo sociale che Racine ha trovato — il piu lontano possibile dal nucleo fami-
liare —, come riporta Mauron, sono stati lo studio del greco e il mettersi al servizio del re®.
Racine scrisse Le Paysage, ou Promenade de Port-Royal-des-Champs tra i sedici e i di-
ciotto anni. Si tratta di poesie di vacanze di registro infantile i cui versi esprimono la gioia di
vivere, di guardare e descrivere e il cui amore per la natura ha origine, secondo Mauron, nello
spostamento della libido®. In una delle sue odi descrive il giardino, della vita spirituale non
Vi € traccia; se si pensa che il giovane avrebbe abbandonato Port-Royal per recarsi a Uzés nel

1658, si accorda un senso piu profondo a questa volonta di cantare il giardino anziché il con-

%7 C. Mauron, L Inconscient dans | ’euvre et la vie de Racine cit., p. 201
% Ivi, p. 202
% Ivi, p. 203
100 1yj, p. 205

23



vento. Per Mauron infatti il giardino descritto, in opposizione al convento, e tanto letterario
quanto sensuale. Racine adolescente associa al giardino I’amore che non puo riconoscere nel
convento poiché quest’ultimo, per Mauron, si confonde necessariamente con I’istanza della
Madre, tabu edipico represso. Nel caso di Racine, il tabu si amplifica perché I’istanza della
Madre & anche caratterizzata dalla cultura religiosa'®. Un adolescente normale sposta le pul-
sioni proibite dalla madre alla ragazza estranea alla famiglia passando per la figura interme-
diaria della sorella/cugina che fornisce un oggetto alle sue fantasticherie. Le vergini di clausu-
ra di Port-Royal non poterono ricoprire questo ruolo per Racine, ma la sua libido inconscia,

192 Questo Racine di

come suppone Mauron, sara per forza passata attraverso quell’immagine
diciassette anni si meraviglia nel vedere il mondo, eppure non tutto e piacevole alla vista: ri-
cusa, per esempio, i combattimenti. Le due immagini oscure che il testo rivela sono quelle di
una fortezza e, appunto, di un combattimento fra tori. Quindici anni di prediche gianseniste
sembrano aver associato nel suo spirito le idee di pieta e persecuzione. Dunque nel giardino,
I’adolescente ricerca un senso di sicurezza. Inoltre, attraverso la figura degli « anges mortels »
evocati all’inizio della Promenade, si pu0 intravedere la relazione boia-vittima che sara ripre-

sa ed ampliata nelle tragedie e nella quale Racine si identifica con le vittime ovvero le vergini.
1.2.3 La lontananza a Uzes

Nel 1658, a diciannove anni, Racine abbandona le Petites Ecoles per passare un anno
nell’aristocratico collége d’Harcourt, in seguito trascorre ventidue mesi a fianco dei cugini Vi-
tart grazie ai quali entra in contatto con la vita letteraria e mondana. Dopodiché parte per Uzeés
a ventidue anni e torna a ventiquattro anni con la passione per la drammaturgia. Del poeta si
posseggono solo sette lettere alla sorella negli anni che vanno dal 1661 al 1665 dove si puo
vedere un Racine affettuoso, tenero, che offre i suoi servizi e rimpiange di non avere abba-
stanza denaro da condividere. Il giovane cerca di stringere legami duraturi, ma le circostanze
sono difficili poiché la sorella resta a La Ferté-Milon con gli Sconin e un cugino tedesco mina
questa sua possibilita quando, per gelosia, si intromette nel rapporto. Mauron nota che queste
vicissitudini possono aver forgiato i caratteri dei suoi eroi: possessivita, gelosia e malintesi
aggressivi'®.

Il secondo pacchetto di lettere si concentra tra il 1683 e il 1697. Nel 1683 Racine & spo-

sato con Catherine de Romanet da sei anni mentre sua sorella é sposata da sette. A parte lo zio

101 v, p. 208
192 i, p. 209
108 1vi, p. 217

24



Antoine Sconin, vicario generale della diocesi di Uzeés, che lo aiuta come puo, Racine non
prova tenerezza per il lato materno della sua famiglia: Pierre Sconin infatti lo ostacola nei
suoi progetti e 1 cugini non sono di grande aiuto. Sentendo 1’abbandono e, in preda alla fru-
strazione, Racine cade vittima di sentimenti ostili; la famosa “ingratitudine”, che sarebbe
scoppiata di li a pochi anni nella « querelle des Visionnaires » di cui si trattera piu avanti, mo-
stra che la fissazione del bambino all’ambiente familiare non sempre ¢ costituita dalla tene-
rezza. Piu avanti si parlera della rottura del 1665 con Port-Royal, ma gia all’altezza del 1663
il drammaturgo rifiuta ’ultimatum di sua zia; nel 1662 scrive una lettera sull’ipocrisia delle
preghiere; iniziano dunque i primi veri e propri attriti con il giansenismo, infatti gia dal 1656
Racine racconta al cugino Antoine delle tribolazioni legate ad esso™**.

Si é parlato del rapporto di Racine con la famiglia, ora si vedra il rapporto che egli ha
avuto col mondo: il poeta non aveva molti amici, La Fontaine era pit un cugino che altro e la
differenza di eta rendeva difficile la costruzione di un rapporto; il drammaturgo si lega per un
breve periodo all’abate Le Vasseur col quale condivide i suoi problemi affettivi. E proprio
I’abate che lo introduce alla mondanita. Dopodiché, del periodo tra il collége d’Harcourt e La
Thébaide, si posseggono delle lettere dal tono intimo nelle quali traspare un’estrema riserva-
tezza. Insomma, allo slancio verso la vita tramite 1’aiuto dell’abate, succede una battuta
d’arresto e, nel 1661, quando il cugino Vitart, preoccupato per il suo ozio, lo manda a seguire
i lavori al castello di Chevreuse, Racine gli invia una lettera in cui si dipinge come ragazzac-
cio mondano anche se «[il] n’aime, en vérité, que ses livres et la chambre ou il se
gi 105

Di questo periodo si hanno poche lettere in cui traspare I’entusiasmo di un Racine me-
ravigliato dalle bellezze dell’Occitania. In una lettera indirizzata a Le Vasseur egli racconta un
episodio in cui, recatosi a guardare uno spettacolo di fuochi, € rimasto colpito dal viso delle

persone intorno a lui:

Jallais voir le feu de joie quun homme de ma connaissance avait entrepris [...] Il y avait
tout autour de moi des visages qu’on voyait a la lueur des fusées, et dont vous auriez bien
eu autant de peine & vous défendre que j’en avais.'®

Per Starobinski, questa lettera & una testimonianza che rappresenta una situazione-

archetipo ovvero quella del primo sguardo che si posa su un essere la cui immagine si illumi-

0% 1vi, pp. 217-220
105 1vi, p. 221
196 Cfr, lettera del 24 novembre 1661

25



na su uno sfondo notturno'®. Il momento di festa, pero, & inquinato dalla presenza di un sa-
cerdote, « R. Pére », non incline al riso che, con sguardo censorio, sorveglia gli occhi di Raci-
ne. Secondo Starobinski, tale sguardo autoritario, che si ferma sul giovane Jean, lo separa dal-
le donne che desidera e gli sottrae quel piacere di vedere lasciandogli solamente la vergogna
nell’aver osato guardare™®. Dello stesso pensiero & Mauron, il quale intende il sacerdote come
un castratore, una sorta di Super-lo che impedisce alla sensibilita di esprimersi.

Questa situazione-archetipo viene esposta, come nota Mauron, nella tragedia Britanni-
cus, la cui prima sarebbe avvenuta il 13 dicembre 1669'%, specificamente nei versi del perso-

naggio raciniano di Néron:

Excité d’un désir curieux
Cette nuit je 1’ai vue arriver en ces lieux,
Triste, levant au Ciel ses yeux mouillés de larmes,
Qui brillaient au travers des flambeaux et des armes,
Belle, sans ornement, dans le simple appareil
D’une Beauté qu’on vient d’arracher au sommeil.
Que veux-tu ? je ne sais si cette négligence,
Les ombres, le flambeaux, les cris, et le silence,
Et le farouche aspect de ses fiers ravisseurs
Relevaient de ses yeux les timides douceurs.**°

dove la notte acquisisce una valenza estatica sebbene ’atto d’amore di Néron non sia poi cosi
lontano dallo stupro™.

Poi, in una lettera del 30 aprile 1662 in cui il drammaturgo riporta a Le Vasseur
I’incontro che ha avuto con una donna che da lontano gli sembrava bella ma che da vicino
non lo era affatto, si puod notare, attraverso 1’espressione di pensieri puerilmente sgradevoli
sulla malattia (« Je trouvai sur son visage de certaines bigarrures, comme si elle e(t relevé de

maladie*?

»), che I’inconscio ossessionato dall’immagine di una madre castratrice nutre asso-
ciazioni come quelle espresse dal drammaturgo. Inoltre, la lettera disegna una sensualita visi-
va, uno slancio e poi un blocco, sintomo di un’attitudine riservata.

Infine, se le energie del Racine di Port-Royal sono assorbite, come si & gia detto, dalla

faida familiare interiorizzata, il Racine di Uzés non sembra esserne devastato; eppure un anno

197 jean Starobinski, L ‘il vivant, Paris, Gallimard, 1961, p. 78
108 .

Ivi, p. 79
109 G, Forestier, Chronologie in Racine, (Euvres complétes cit., p. LXXVIII
19 Britannicus, 11, 2, vv. 386-394
11 ¢ Mauron, L Inconscient dans | ’euvre et la vie de Racine cit., p. 225
12 vi, p. 226

26



dopo avrebbe interrotto i rapporti con la sua famiglia, evento che lo avrebbe segnato profon-

damente fino alla morte*®,

1.2.4 La rottura con Port-Royal e la « querelle des Visionnaires »

La rottura con Port-Royal avviene nel 1663 come attesta questa lettera scritta dalla zia

Agnés al poeta:

Je vous écris dans ’amertume de mon ceeur, et en versant des larmes que je voudrais
pouvoir répandre en assez grande abondance devant Dieu pour obtenir de lui votre salut,
qui est la chose du monde que je souhaite avec le plus d’ardeur. J’ai donc appris avec
douleur que vous fréquentiez plus que jamais des gens dont le nom est abominable a
toutes les personnes qui ont tant soit peu de piété, et avec raison, puisqu’on leur interdit
P’entrée de 1’église et la communion des fidéles, méme a la mort, & moins qu’ils ne se re-
connaissent. Jugez donc, mon cher neveu, dans quel état je puis étre, puisque vous
n’ignorez pas la tendresse que j’ai toujours eue pour vous, et que je n’ai jamais rien dési-
ré, sinon que vous fussiez tout a Dieu dans quelque emploi honnéte. Je vous conjure
donc, mon cher neveu, d’avoir pitié de votre ame, et de rentrer dans votre coeur, pour y
considérer sérieusement dans quel abime vous vous étes jeté. Je souhaite que ce qu’on
m’a dit ne soit pas vrai ; mais si vous &tes assez malheureux pour n’avoir pas rompu un
commerce qui vous déshonore devant Dieu et devant les hommes, vous ne devez pas pen-
Ser & nous venir voir ; car vous savez bien que je ne pourrais pas vous parler, vous sachant
dans un état si déplorable et si contraire au christianisme. Cependant je ne cesserai point
de prier Dieu qu’il vous fasse miséricorde, et a moi en vous la faisant, puisque votre salut
m’est si cher.™™*

A quest’altezza, Racine si isola e reprime il suo conflitto interiore nell’inconscio. E il momen-
to in cui emerge il Racine ingrato nei confronti di Port-Royal, che discute con Moliére e che
ha una relazione adultera con I’attrice Du Parc. Tutte queste caratteristiche portano alla luce
quel sentimento di indipendenza che gli scrupoli non riescono piu a fermare. Sembra infatti
che in questo periodo, in Racine, sia la coscienza morale ad essere repressa: egli si intromette,
come gia accennato, nella « querelle des Visionnaires » scrivendo una risposta anonima alle
ultime due lettere di Nicole del dicembre 1665 e gennaio 1666. Port-Royal ha i suoi problemi
a cui pensare: 1’abbazia a Parigi viene chiusa poiché 1’arcivescovo fa arrestare la badessa e
una dozzina di suore. Nell’abbazia des Champs, invece, le suore vengono private dei sacra-
menti e i solitari perseguitati si nascondono perché rischiano la prigione. Desmarets, delatore,
li perseguita; Nicole lo attacca sulla sua immoralita in quanto questi aveva scritto romanzi e
piéces teatrali. E allora che Racine partecipa alla discussione rivendicando il diritto per lo

scrittore di rimanere estraneo alle dispute partigiane, tanto & vero che questo pamphlet sarebbe

13 \vi, p. 227
114 (Grafia aggiornata) L. Racine, Mémoires sur la vie de Jean Racine cit., pp. 61-63

27



stato giudicato da Racine stesso un incidente. L’attacco di Nicole contro Desmarets era perso-

115 tuttavia occorre scavare a fondo

nale e 'immoralita del teatro un luogo comune all’epoca
per comprendere perché Racine si sia arrabbiato cosi tanto per delle considerazioni gia note.
Mauron ipotizza che ci0 abbia a che fare con la sua ambizione: se ad una prima lettura la sua
lettera viene vista come un atto di amor proprio, ad una lettura piu attenta si puo notare la pre-
senza sottesa di una disputa familiare e, se si scava ancora di piu, si puo evincere la presenza
di un conflitto inconscio. La forza reprimente ¢ il desiderio di vivere e avere successo, la forza

repressa & un Super-lo infantile®

cosi quando Racine attacca, vuole far parlare di sé. Respin-
gendo I’infanzia, ha scelto il teatro, la corte e il re: li adora e vuole essere amato e approvato;
pertanto, temendo la minima critica, si schiera dalla parte dei forti contro i suoi parenti perse-
guitati.

Come testimonia Bénichou, il giansenismo & stato anche un partito**’

e Racine, attraver-
so il suo pamphlet, se ne discosta rinnegando il movimento per mantenere il favore del re. Se
dapprima il drammaturgo aveva avuto la prudenza di non firmarsi quando, di fronte al succes-
so della prima lettera, un abate aveva rivendicato la paternita dello scritto, Racine compie
I’imprudenza di rivelarsi offrendo a Port-Royal un’arma contro di lui. Tutto questo dibattito,
sostiene Mauron, da 1’occasione a Racine di definirsi: trasforma la « querelle » in discussione
di famiglia mostrando il suo lato infantile'*®. Dodici anni dopo, per pentimento o paura, nella
prefazione di Phedre ritornera sui suoi passi per sposare la tesi di Nicole.

Passiamo all’amante di Racine, Marquise-Thérése de Gorla, meglio nota come Made-
moiselle Du Parc. A fianco di Moliére, Armande Béjart, La Thorilliere e Gros René (suo mari-
to™), recita nella troupe giustappunto di Moliére nel cui repertorio si trovano molti ruoli im-

portanti. Nel 1664 partecipa alla sontuosa festa'?’

organizzata da Re Sole a Versailles. Poco
dopo Moliére rappresenta la sua Thébaide e I’autunno dello stesso anno Gros René muore.
Nel 1665, a trentadue anni (e con quattordici anni all’attivo di teatro sulle spalle) la Du Parc
interpreta Axiane nella seconda tragedia di Racine. Il 4 dicembre dello stesso anno Racine
crea I’Alexandre le Grand per la troupe di cui fanno parte Moliere e la Du Parc e che viene
rappresentata al Théatre du Palais-Royal**": la piéce ha un gran successo. Tuttavia Racine tra-

disce la fiducia di Moliére regalando la tragedia alla troupe rivale dell’Hotel de Bourgogne

115 ¢. Mauron, L’Inconscient dans |’eeuvre et la vie de Racine cit., pp. 241-242

16 |vi, p. 244

17°p Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., pp. 112-130

118 . Mauron, L Inconscient dans | 'euvre et la vie de Racine cit., p. 247

119 3. Pommier, Aspects de Racine. L histoire littéraire d un couple tragique cit., p. 44

120 Jes Plaisirs de I'Ile enchantée, Paris, Bibliothéque Nationale de France, 1664, p. 15 e seguenti
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1526131p> [5 dicembre 2024]

121 G. Forestier, Chronologie in Racine, (Euvres complétes cCit., p. LXXVI

28



che la rappresenta davanti al re solo dieci giorni dopo, il 14 dicembre. I due drammaturghi,
allora, interrompono i loro rapporti di lavoro e nel 1667 la Du Parc abbandona la troupe di
Moliére per ragioni professionali: aveva piu successo nei ruoli tragici e poteva puntare a gua-

122
u

dagnare di piu~“. Nello stesso anno, la donna interpreta Andromaque nell’eponima tragedia e
questo dato € interessante per il nostro lavoro psicocritico: infatti, come sostiene Mauron,
I’'uomo fissato con la madre sceglie spesso come oggetto una donna piu grande, materna e

dominante!?®

— la Du Parc aveva sei anni piu di Racine, quattro figli e aveva interpretato
Axiane, precursora delle madri possessive. Purtroppo la donna sarebbe morta 1’anno seguente,
probabilmente, come accusa La Voisin, avvelenata dallo stesso Racine per gelosia'**.

Mauron espone poi diverse tesi circa il « paradoxe sur le comédien »: per riuscire a
commuovere il suo pubblico e a descrivere cosi bene le passioni, Racine le avra provate sulla
sua pelle? Alcuni intellettuali sostengono che il drammaturgo si sia guardato molto attorno
studiando la ricezione del pubblico alle sue diverse opere; altri, invece, insistono sul lirismo
spontaneo di Racine, scorgendo nello scrittore una persona sensibile, passionale che ha vissu-
to in prima persona gli amori e gli odi messi poi in scena. Per Mauron, queste due tesi sono
conciliabili: un autore come Racine avrebbe potuto unire le sue osservazioni oggettive a espe-

rienze personali'?®

, eppure i pochi documenti a disposizione dipingono un Racine ambizioso,
riservato, conscio dei suoi interessi e implacabile nella lotta professionale dungue non partico-
larmente avvezzo alla passione o al sentimentalismo. Tuttavia, Mauron sostiene che le passio-
ni, manifeste nelle tragedie del poeta, non sono state vissute da un Racine adulto, bensi re-
presse da un Racine bambino o adolescente sotto forma di ossessione™?°.

Come gia anticipato, Racine sposa Catherine de Romanet il 1° giugno del 1677 e ha con
lei sette figli, di cui cinque erano femmine: Marie-Catherine, Anne (“Nanette”), Elisabeth
(“Babet”), Frangoise (“Fanchon”) e Madeleine (“Madelon”). I biografi del drammaturgo ri-

portano un tratto caratteristico sottolineato da Louis Racine: “il gusto delle lacrime”

Dans une représentation d’Esther devant le Roi, la jeune actrice qui faisait le role d’Elise
manqua de mémoire : “Ah ! Mademoiselle, s’écria-t-il, quel tort vous faites a ma Piéce !
La demoiselle, consternée de la réprimande, se mit a pleurer. Aussitét il courut a elle, prit
son mouchoir, essuya ses pleurs et en répandit lui-méme.**’

122 ¢ Mauron, L’Inconscient dans | '‘euvre et la vie de Racine cit., p. 249

123 |vi, p. 250

124 |_e accuse nei confronti di Racine da parte di La Voisin non furono mai accolte e probabilmente non si sapra
mai la verita poiché il re, nel 1709, distrusse i documenti coi nomi degli accusati in suo possesso. Cfr. Ministére
de la Justice <https://www.justice.gouv.fr/actualites/actualite/laffaire-poisons> [5 dicembre 2024]

125 ¢, Mauron, L Inconscient dans | ’euvre et la vie de Racine cit., p. 258

126 vi, p. 260

127 (Grafia aggiornata) L. Racine, Mémoires sur la vie de Jean Racine cit., p. 226

29



La piu alta ambivalenza di quel rapporto boia-vittima abbozzato nella Promenade é riservata,
come sottolinea Mauron, a quelle vittime che sono le sue stesse figlie. Cresciute in
un’atmosfera molto religiosa, quasi tutte presero i voti per diventare suore. Racine ama le fi-
glie e ammira di loro la bellezza e la grazia, e, in quanto uomo ambizioso egli stesso, parla dei
loro doni, del successo che avrebbero avuto; vorrebbe tenerle con sé e si lamenta quando le
perde; offrendole a Dio, si tortura e si sacrifica egli stesso. Il 6 novembre 1698 Anne entra a
far parte dell’ordine delle Orsoline di Melun'?® e il padre scrive, tre giorni dopo, una lettera a
sua zia, Agnes de Sainte-Theécle, tessendo le lodi della figlia e esternando la sua consolazione
per il fatto che questa assomigli tanto alla zia. Ma la lettera piu esplicativa di questo suo “gu-
sto delle lacrime” e quella che Racine scrive al primogenito, Jean-Baptiste, il 10 novembre
1698:

Je voudrais avoir le temps aujourd’hui de vous rendre compte du détail de la profession
de votre sceur ; mais, sans la flatter, vous pouvez compter que c’est un ange. [...] Votre
mere et votre sceur ainée ont extrémement pleuré, et pour moi je n’ai cessé de sangloter,
et je crois méme que cela n’a pas peu contribué a déranger ma faible santé.*?®

Come nota Mauron, si vede un Racine spettatore e partecipante al dramma sia nel ruolo
di sacrificatore che di vittima piangente. E all’ambiente che si debbono queste circostanze che
hanno influenzato profondamente il drammaturgo sin da bambino e, di rimando, la sua fami-
glia intera. Racine aveva interiorizzato e confuso col suo lo di orfano I’'immagine della vergi-
ne del convento che, durante la sua vita mondana, € stata repressa (o sognata sotto alcune me-
tafore — da Iphigénie a Atalide), ma verso la fine della sua vita I’immagine interiorizzata ritor-
na reale perché il poeta obbedisce alla legge di oggettivazione delle ossessioni. Avendo avuto
come madre una vergine in convento, trasforma in vergini di clausura le sue figlie e poiché

soffre con loro, ritorna, per mezzo di loro, sulla via della purezza'®.
1.2.5 La spinta sadica

Prima di Bérénice la spinta sadica dell’Io raggiunge un primo obiettivo e si stabilizza;
I’amore per la Du Parc, il trionfo di Andromaque riescono ad appagare una grande fame di
gloria e tenerezza. Tuttavia, la morte dell’amata, I’insuccesso de Les Plaideurs e soprattutto il

fallimento di Britannicus rappresentano per Racine segni nefasti. Egli non sogna piu favori da

128 G. Forestier, Chronologie in Racine, (Euvres complétes cit., p. LXXXVIII
129 ¢, Mauron, L Inconscient dans | ’euvre et la vie de Racine cit., p. 214
130 Ivi, p. 215

30



parte del re, 1i ha gia, dunque la sua spinta sadica si arresta e 1’lo passa alla difensiva; nello
stesso istante, compare una certa colpevolezza che si sviluppa su diversi livelli di profondita.
Quando scrive Britannicus, Racine giudica Néron un personaggio mostruoso col quale non ha
niente a che fare, eppure I’analisi del profondo effettuata da Mauron indica che I’'immagine di
Néron deve coincidere con 1’To inconscio dell’autore e con 1 crimini di cui € accusato: egli €
visto come un mostro dalla zia Agnés. A livello inconscio, I’To ¢ 1’oggetto di un giudizio mo-
rale dove la colpevolezza ¢ rifiutata e non vi é traccia di desiderio di punizione. La trasposi-
zione dall’inconscio alla coscienza avviene cosi: « le moi inconscient devient le héros (Néron)
sur la scéne ; le surmoi inconscient (tante Agnés) s’exprime par le jugement de ’auteur (et de

I’opinion publique)*

». Insomma, Racine si da il doppio piacere di commettere il crimine —
ed essere immorale in scena — e di indignarsene, dunque apparire virtuoso agli occhi della fa-
miglia. In profondita ¢ la perversione che vince sulla colpevolezza ed ¢ I’Io inconscio che in-
dirizza, dal 1663 al 1669, la vita del drammaturgo. Dopo Britannicus i personaggi centrali ap-
paiono innocenti all’autore che chiede al pubblico la compassione per loro confondendo la lo-
ro causa con la sua: Hippolyte, ad esempio, soffre silenziosamente 1’ingiustizia del padre.
L’eroe quindi non ¢ colpevole ai propri occhi né a quelli dell’autore che lo ama, eppure resta
colpevole e, a partire da Mithridate, tale accusa di colpevolezza viene lanciata da un doppio
dell’eroe stesso che si confonde con 1’ossessione della madre. Si tratta dunque della colpevo-
lezza inconscia contro la quale I’Io inconscio si difende inutilmente.

Fintantoché la spinta sadica dura, per quanto 1’opinione pubblica e la zia Agnés giudi-
chino immorale Racine, la colpevolezza non scalfisce il drammaturgo poiché viene percepita

12 g quando la spinta cala che un male vince ’eroe. In realta, da Bérénice a

come irritazione
Mithridate si puo vedere una sorta di stabilizzazione grazie all’appoggio del re ¢ al terreno so-
ciale conquistato. Quando la Champmeslé sostituisce la Du Parc, Mauron nota che sul fronte
amoroso vi ¢ una colpa dalla quale I’To di Racine vuole fuggire invano: « Titus annule son
passé ; Bajazet ment pour omission ; Monime et Xipharés avouent a I’interrogatoire™ ». Ec-
co che compare la colpevolezza; il drammaturgo reputa i suoi eroi innocenti, come si € gia
detto, confondendo la loro causa con la sua e questi si autoassolvono invano, eppure il deside-
rio di confessare e punirsi cresce sempre di piu, da Pharnace a Phedre.

Sul rapporto tra Racine e il re abbiamo testimonianze ufficiali di ammirazione o fedelta,

tuttavia non si pud sapere, come insinua Mauron, quanto questi sentimenti siano reali. Cio che

131 1vi, p. 262
132 1hidem
133 |vi, p. 263

31



sappiamo e che il poeta era un uomo ambizioso, interessato a favori materiali e senza scrupoli
per quanto riguarda la carriera’®. E proprio perché la sua carriera dipendeva dal re,
I’adulazione probabilmente era un mezzo di cui il poeta si serviva, tant’¢ che nella corrispon-
denza tra Racine e I’amico Boileau non vi ¢ traccia di manifestazioni di affetto per il monarca.
Probabilmente il drammaturgo gli ha davvero voluto bene. Se si pensa al Racine orfano, ac-
colto a Port-Royal e poi scappato da quella “madre pia”, si puo ipotizzare che sia sempre stato
alla ricerca di un padre, dapprima intravisto nel cugino Vitart sino ad arrivare al re stesso. A
quest’ultimo ¢ dedicato 1’Alexandre e solo lui, soprattutto dopo la rottura col convento, pud
offrirgli la sicurezza di cui ha bisogno. In realta, dei ruoli di genitore in qualita di procuratore
di piaceri terrestri e di giudice, ruoli appartenuti tutti inizialmente a Port-Royal e poi assegnati
al re, solo il primo rimane a quest’ultimo, gli altri due vengono affidati a Dio. Si vede infatti
nelle tragedie che i padri-re sono dei giudici mediocri (basti pensare a Thésée) e questa me-
diocrita blocca la coscienza. Pertanto, per bilanciare il fascino della madre, € necessario un

padre ideale celeste.
1.2.6 Il ritiro dal teatro

La decisione di ritirarsi dalle scene dopo Phédre e un enigma per la critica letteraria. Da
un lato una devozione crescente, dall’altro il complotto di cui fu vittima potrebbero aver fatto
scegliere a Racine questa strada. Se Pommier propone come causa 1’incarico di storiografo as-
segnato da Luigi XIV al poeta e la sua nuova passione per I’opera lirica a scapito del teatro™,
Mauron sceglie di percorrere, ancora una volta, la strada dell’inconscio: per lui, infatti, la de-
cisione sembra essere un atto nevrotico poiché immediata, assoluta e muta. Si tratterebbe in
realta di una regressione determinata sia da un’evoluzione interna sia da eventi esterni136, ana-
loga alla ritirata di un esercito che si é spinto troppo in la. Per quanto riguarda Racine, la posi-
zione “troppo in 1a”, dove una massa di libido si ¢ ancorata, ¢ quella raggiunta con Mithridate
(ovvero una posizione edipica). Ciononostante la maggior parte delle energie psichiche é ri-
masta fissata ad un’immagine pre-edipica: quella della madre castratrice che mutila un bam-
bino che le scappa. Una parte minore di energie le ha investite a livello edipico sull’immagine
della sorella diventata moglie in Monime.

Attraverso Eriphile e poi Phédre, si capisce che la fissazione nefasta conserva la sua

forza ossessiva e che nuove masse di energia amorosa o aggressiva fluiscono a quel livello os-

3% vi, p. 265
135 3. Pommier, Aspects de Racine. L histoire littéraire d un couple tragique cit., p. 63
136 C. Mauron, L ’Inconscient dans | ‘euvre et la vie de Racine cit., p. 273

32



sessivo. Infatti, Phédre non rappresenta 1’incesto edipico, bensi la disperazione di non poterlo
compiere a livello amoroso e tale afflizione, poi, sfocia nella conseguente realizzazione cri-
minale. Pertanto il segnale della regressione risiede nella Phédre castratrice, quella che sottrae
la spada ad Hippolyte. L’ossessione ha la meglio e la libido sprofonda nuovamente nella psi-
cosi da cui credeva di essersi staccata. Tra Mithridate e Phedre vi & una dissociazione di ener-
gie che minaccia I’lo di rottura e quando la tensione, percepita come colpevolezza e rimorso,
diventa troppo pesante, ecco che si produce la regressione®’. Per Mauron, la regressione &
nevrotica poiche la personalitd — ovvero I’io razionale — cede il controllo alla sua parte irra-
zionale e allo stesso tempo si stabilizza; ’artista si ancora al sociale e si sforza di superarlo
cosi come fa 1’adolescente col nucleo familiare per cercare un nuovo amore.

Quando Racine abbandona il teatro non si interessa piu all’arte, bensi alle funzioni so-
ciali e familiari. [’analisi condotta da Mauron suggerisce che la libido si trasferisce dal livello
edipico a quello ossessivo ed e come se, attraverso questo abbandono del teatro, Racine si
mutilasse, come se si autoinfliggesse un castigo nevrotico: « Et précisément, par contraste, le
théatre apparait comme un effort pour échapper a la hantise obsessionnelle et comme une re-
présentation de cet effort. L’artiste s’arrache et dépeint son arrachement. Quand il renonce a
son évasion, il renonce a la dire.*® »

Le circostanze esterne che innescano la crisi possono essere difficolta sociali, ferite
d’orgoglio, relazioni fallimentari che risvegliano quel sentimento di fuga poiché ci si sente in
pericolo. L’insicurezza, pero, proviene da dentro: ¢ causata dalla divisione della personalita le
cui energie puntano in diverse direzioni; allora la minima brutta notizia scatena il ripiego su se
stessi e le auto-mutilazioni'®. Per quanto riguarda Racine, ’equilibrio & precario poiché a li-
vello inconscio Port-Royal rappresenta ’istanza della Madre mentre il Re Sole quella del Pa-
dre e, come si & ben visto, le due istanze sono sempre state in contrasto tra loro. Racine si &
avvicinato al teatro perché la gloria letteraria era 1’unica via di fuga da Port-Royal e da uno
stato subalterno, ma una volta acquisito — e poi consolidato — il favore del re, il piacere della
scrittura € diventato un lusso e un’avventura rischiosa. Allo stesso tempo, il Super-lo, fanta-

sma interiorizzato del convento, vedeva nel teatro una “immoralita”*

pertanto la minaccia di
dissociazione creava nel drammaturgo angoscia, colpevolezza e irritazione. La scintilla che ha
fatto esplodere 1’angoscia in Racine ¢ stata, secondo Mauron, il complotto ordito contro di lui

per I’uscita di Phedre.

37 \vi, p. 274
138 |vi, p. 276
139 1bidem

10 1vi, p. 277

33



A tal proposito, il critico cita lo scritto di Brereton'*! nel quale questi pensa che la deci-
sione di Racine sia stata cosciente e volontaria a causa di alcuni fattori: il desiderio di sicurez-
za, I’inclinazione del re per una vita devota, I’eta dello stesso drammaturgo e infine la stan-
chezza del genio creatore. Se Mauron accetta di buon grado i primi tre fattori, sull’ultimo nu-
tre delle riserve poiché, a meno che non si tratti di demenza senile, il potere creativo di un ar-
tista non diminuisce con I’avanzare dell’eta. Dunque Mauron propende, anziché per le ragioni
dell’invecchiamento, per quelle dell’inibizione la quale deve essere intesa come blocco o re-

gressione della libido*

. Tuttavia non essendo dato sapere quando la regressione si fermera si
possono ipotizzare tre casi: se 1’Io sociale ¢ strutturato, non succede quasi niente. L’artista ac-
cetta I’insuccesso e va avanti; se 1’inconscio € nevrotico, intervengono una serie di compro-
messi e oscillazioni. All’ultimo grado si trova 1’abbandono dell’arte da parte dell’artista la cui
ossessione diventa troppo forte e la conseguente ricerca di un equilibrio con la vita sociale; se,
infine, 1’allineamento al sociale risulta impossibile, per ragioni esterne o per fissazioni a livel-
lo psicotico, il piano ossessionale cede e ’artista diventa pazzo portando nella pazzia anche la
sua arte'®. Nel caso di Racine, il giansenismo ha creato in lui strutture arcaiche molto solide
mentre la sua arte, lavorando a livello inconscio, rappresenta il desiderio di sfuggire alla legge
morale. Quando il drammaturgo regredisce, la sua solidita non lo fa impazzire. Tuttavia non
ritorna nemmeno al giansenismo delle origini, mantenendo una doppia vita su due livelli so-
vrapposti: « Sur le plan supérieur, celui qui a pris la place de I’art, il demeure académicien,
historiographe, favori. Dans 1’ombre, sur le plan inférieur, il écrit, trés secrétement, non

I’histoire du roi, mais I’histoire du jansénisme™* ».
1.2.7 Gli ultimi anni

Accanto al ritiro dalla scena, vi ¢ per Racine un’altra “disgrazia” che risale al 1698.
Possediamo solo il racconto che ne fa Louis Racine e una lettera, in forma di bozza, a Mada-
me de Maintenon del 4 marzo 1698. Citando la lettera nei suoi Mémoires, Louis Racine sop-
prime le parti in cui il padre dichiara di essere giansenista.

La ragione di questa “disgrazia”, come racconta Louis Racine, sembra avere origine da
una richiesta che Madame de Maintenon avanza al poeta: quella di stilare un rapporto confi-

denziale sulle miserie del popolo. Racine lo redige e glielo consegna, purtroppo pero il re lo

141 G, Brereton, Jean Racine: A Critical Biography, Londra, Cassell, 1951
142 ¢ Mauron, L Inconscient dans | ’euvre et la vie de Racine cit., p. 278
13 \vi, p. 279
144 i, p. 280

34



legge ed esige di sapere chi I’abbia scritto. Nonostante la richiesta di anonimato, 1a donna é
costretta a rivelare 1’identita dello scrittore, allora il re inveisce: « Parce qu’il sait faire parfai-
tement des vers, croit-il tout savoir ? Et parce qu’il est grand poéte, veut-il &tre ministre 214 ».
Madame de Maintenon € costretta a raccontare 1’accaduto all’ex drammaturgo che teme di
aver fatto arrabbiare il monarca.

Poco dopo, Racine inizia ad accusare un forte dolore al fegato, ma lo sottovaluta. Allo
stesso tempo, le cariche di segretario del re vengono tassate dunque Racine, che al momento &
a corto di soldi, chiede imbarazzato al sovrano un’esenzione, ma questi risponde: « Cela ne se
peut [...] S’il se trouve dans la suite une occasion de le dédommager, j’en serai fort aise® ».
Racine si fossilizza solo sulla prima parte della risposta; disperato teme che il re abbia cam-
biato idea su di lui pertanto si interroga, lasciando correre la mente, sulla presunta causa: forse
e accusato di avere ancora rapporti con Port-Royal. Sconsolato, scrive a Madame de Mainte-
non approfittando del problema pecuniario: « Voila Madame, tout naturellement comme je me
suis conduit dans cette affaire ; mais j’apprends que j’en ai une autre bien plus terrible sur les
bras, et qu’on m’a fait passer pour janséniste dans 1’esprit du Roi**’ » mostrando che
un’accusa del genere avrebbe potuto costargli la carriera. Allora I’ex drammaturgo chiede a
Madame de Maintenon di ricordare la sua completa sottomissione alla Chiesa e al monarca.
Annoverando i detrattori che avrebbero messo in giro tale voce, Racine cita la zia badessa a
Port-Royal, come questa gli abbia chiesto aiuto, nei due anni precedenti, ¢ come lui I’abbia
aiutata. Conclude la lettera rimettendosi alla protezione della regina non senza lasciar traspa-
rire I’ansia per un — presupposto — giudizio del re: « mais jugez quelle amertume doit jeter sur
ce travail la pensée que ce méme grand prince, dont je suis continuellement occupé, me re-
garde peut-étre comme un homme plus digne de sa colére que de ses bontés*® ». In questo
stesso periodo ritorna 1’ascesso al fegato che, secondo Louis Racine, sarebbe stata la causa di
morte del padre I’anno seguente.

Non esistono documenti diretti sulla questione, ma alcuni biografi hanno notato delle
contraddizioni con i seguenti fatti: innanzitutto occorre ricordare che Louis Racine censura la
lettera indirizzata a Madame de Maintenon; all’inizio del 1697 Racine provava imbarazzo per
delle spese che aveva fatto per la sistemazione dei figli, a questo si aggiunse anche la tassa di

cui si é parlato. Racine ne scrisse al re e la lettera di Madame de Maintenon, unico testo di

145 (Grafia aggiornata) L. Racine, Mémoires sur la vie de Jean Racine cit., p. 272

146 H
Ivi, p. 275
147 _a lettera, riportata da Louis Racine con delle censure, & stata ampliata da Mauron. C. Mauron, L ’Inconscient
dans |’euvre et la vie de Racine cit., p. 315
148 |vi, p. 317

35



prima mano, parla di questo e non di un resoconto sulle miserie del popolo; inoltre, la corri-
spondenza del poeta col figlio Jean-Baptiste non allude a una disgrazia né a preoccupazioni e
nemmeno a una malattia come effetto di queste ultime. E vero che Racine parla di malori (raf-
freddore, reumatismi alla schiena, erisipela) all’altezza del 25 aprile 1698; infine, quando nel
1699 Racine e gravemente malato, il re e la corte si preoccupano della sua salute mostrando
tutt’altro che sfavore nei suoi confronti'*°. Basandosi dunque su questi dati, i biografi moderni
ricusano la versione di Louis Racine.

Auguste Bailly, nel suo saggio critico dedicato al drammaturgo™°, nega persino tutta la
“disgrazia” e mette in dubbio che la lettera a Madame de Maintenon sia stata effettivamente
inviata. Mauron, dal canto suo, non si interessa tanto alla questione dell’invio, bensi analizza
il testo in quanto testimonianza scritta soffermandosi su come la figura della zia Agnés sia sta-
ta evocata: appare come donna temuta, dotata di una sorta di potere magico che la mette in
contatto diretto con Dio e attraverso il quale ella puo, come sostiene Mauron, far « pleuvoir,
sur sa téte condamnée, les coups qui I’abattent fatalement™ ». In quell’istante della vita di
Racine, Agneés de Sainte-Thecle appare insomma come madre terribile alla quale non si puo
scappare e che puo scatenare I’ira del Padre. A tal proposito, Mauron rievoca 1I’immagine di
quel gesto ripetuto in alcune tragedie raciniane: quello della madre gelosa che fa colpire il fi-
glio che la rifiuta da un padre (falsamente) giustiziere. Pertanto il bambino che vive in Racine
crede che se la zia ha deciso di umiliarlo, & spacciato perché questa, come si € gia detto, co-
munica direttamente col Padre.

Prendendo per buona I’ipotesi di Bailly, Mauron si interroga comunque sul perché Ra-
cine abbia scritto quella lettera: ricondurrebbe sempre il tutto alla zia e alla gratitudine che
I’ex drammaturgo ha deciso di mettere per iscritto pur sottolineando di non essere giansenista
cosi da poter rivolgere al re € a Madame de Maintenon I’accusa di un’ingiusta punizione. Pro-
babilmente pero la disgrazia non riguarderebbe il contatto con Port-Royal, bensi 1’opposizione
che Racine crea tra le due donne, la zia e Madame de Maintenon: mostrando la sua gratitudine
ad una, chiude per forza la porta in faccia all’altra. Mauron suggerisce che la coscienza di Ra-
cine scrive la lettera a Madame de Maintenon attestandole con sincerita di non essere gianse-
nista; dall’altro lato, 1’inconscio presagisce le catastrofi che daranno ragione alla zia Agnés

perché ’inconscio & giansenista'®.

19 1vi, p. 319

130 Auguste Bailly, Racine, Paris, Librairie Arthéme Fayard, 1949

131 ¢, Mauron, L Inconscient dans | ’euvre et la vie de Racine cit., p. 320
152 Ivi, p. 322

36



Riassumendo: all’inizio del 1698 il poeta scrive al re a proposito dei propri imbarazzi
finanziari e probabilmente ne parla anche con la sua famiglia ipotizzando che tali imbarazzi
possano essere 1’origine del suo sfavore, come attestato dalla lettera. La famiglia (a partire da
Louis Racine), dopo la morte del poeta, trasforma lo scritto in memoria. A marzo la disgrazia
si manifesta, allora Racine si fa prendere dal panico e giudica che la causa dello sfavore di cui
e oggetto sia nella fedelta a sua zia, anche questo attestato dalla lettera. Si crea dunque
un’opposizione tra Madame de Maintenon e Agnés de Sainte-Thécle. E allora che Racine
pensa che la sua “disgrazia” sia I’ennesima prova inviata da Dio per la salvezza della sua
anima. Siccome essa coincide con un malessere fisico, il poeta probabilmente collega i due
eventi cosi come fa la sua famiglia quando, nel 1699, muore per un ascesso al fegato: « Il ne
s’est jamais complétement remis™® ».

Come riporta Forestier, il 21 aprile 1699, tra le tre e le quattro del mattino, Racine muo-
re (probabilmente di cancro al fegato) nella sua casa in rue des Marais. Il re acconsente alla
sepoltura a Port-Royal, conformemente alle sue volonta. Il 7 maggio dello stesso anno, Luigi

XIV accorda alla vedova e al primogenito una pensione di 1000 livres ciascuno®*

. A seguito
della distruzione del convento, i resti di Racine vengono trasferiti nella chiesa Saint-Etienne-

du-Mont di Parigi.

3 Jvi, p. 323
154 G. Forestier, Chronologie in Racine, (Euvres complétes cit., p. LXXXVIII

37



CAPITOLO I

2.1 1l palinsesto di Fedra: dall’antica Grecia al Medioevo italiano

Come gia anticipato nell’introduzione, I’Ippolito velato purtroppo ci € giunto lacunoso,
pertanto resta difficile ricostruirne una trama organica. Eppure si suppone che Fedra fosse in
quella piece meno pudica; infatti sarebbe proprio lei a confessare la sua passione proibita al
figliastro il quale, inorridito, si velerebbe la testa col mantello (a simboleggiare la difesa della
testa da tali pensieri impuri oppure un gesto motivato dalla vergogna). Una delle ipotesi & che
il titolo “velato” deriverebbe dal finale della tragedia nel quale il giovane, riportato in vita, en-
tra in scena con la testa coperta (Paratore); un’altra & che il corpo esanime di Ippolito sarebbe
stato coperto dai capelli della matrigna come omaggio funebre (Craik)***. Un’ipotesi ulteriore
riporterebbe che I’accusa contro il figliastro sarebbe lanciata da Fedra stessa in presenza di
Teseo e che il suo suicidio sarebbe avvenuto dopo la morte di Ippolito e non prima come nel

coronato. Analoga sorte del velato é quella che spetta alla Fedra di Sofocle e di Licofrone.
2.1.1 Euripide e il suo Ippolito coronato

L’ Ippolito coronato o, semplicemente, Ippolito € la prima tragedia intera, come si e gia
ricordato, dove compare il personaggio di Fedra la quale tuttavia non da titolo all’opera come
accade nelle altre due grandi versioni che saranno analizzate. Si tratta comunque di un’opera
eponima che pone I’attenzione sul casto Ippolito, scritta secondo le regole aristoteliche: pro-
logo, episodio, esodo e canto corale di cui fanno parte parodo e stasimo. Canti della scena e
compianti sono parti peculiari di alcune tragedie come ricorda Aristotele nella Poetica:

Prologo é tutta la parte di tragedia che precede I’ingresso del coro, episodio tutta la parte
di tragedia posta tra interi canti corali, esodo tutta la parte di tragedia dopo la quale non vi
¢ canto del coro. Del corale poi parodo é tutto il primo intervento verbale del coro, stasi-
mo il canto del coro privo di anapesti e di trochei'®®, compianto un canto di lamento co-

mune del coro e della scena®™’.

La scenografia e quella della reggia di Trezene. Nel prologo (vv. 1-120), articolato in tre sce-

ne, compare dapprima la dea Afrodite che chiarisce il luogo dell’azione, presenta gli antefatti

155 Euripide, Ippolito cit., p. 149

% 1n una nota, Diego Lanza spiega che anapesti e trochei erano metri che venivano solitamente scanditi in para-
kataloge, probabilmente analoga al recitativo secco del dramma lirico settecentesco.

37 Aristotele, Poetica, a cura di Diego Lanza, Milano, BUR, 2021, p. 155

38



e i personaggi, dopodiché anticipa la storia: siccome Ippolito sostiene che ella sia una divinita
di infimo rango™® e per di pit non si interessa all’amore (inteso come eros) ma alla caccia e
alla virtt, onorando solamente la dea Artemide, Afrodite, offesa, giura vendetta. La dea
dell’amore racconta, poi, del primo incontro tra il giovane e la matrigna Fedra e di come, ap-
pena lei lo abbia visto, se ne sia innamorata. Infatti, il tema dello sguardo appare strettamente
connesso con I’insorgere dell’eros. Dopodiché, la dea parla di Teseo, presentato come un forte
guerriero che, dopo aver ucciso i suoi nemici, & costretto all’esilio™® a Trezene dove Fedra &
tormentata dal desiderio, ma soffre in silenzio. Allora, il piano vendicativo della dea prevede
di far rivelare a Fedra la sua passione e far uccidere Ippolito tramite una maledizione scagliata
dal padre: infatti, Poseidone, vero padre di Teseo (Egeo sarebbe il padre putativo), gli avrebbe
garantito tre volte un’ara, ovvero un “voto”, una “preghiera”, ma anche una “maledizione ir-
revocabile”. Secondo lo scolio, il re avrebbe usato le prime due preghiere per evadere dal de-
dalo e dall’Ade™®. 11 prologo continua con Ippolito e un suo servo che gli consiglia di rendere
omaggio ad Afrodite per evitare I’ira di quest’ultima, ma il giovane é irremovibile.

La causa della sua ira € conforme al modo che gli antichi avevano di vedere le cose: per
loro non esisteva niente di piu pericoloso che la troppa sicurezza (hybris) in se stessi. Le divi-
nita greche, secondo cio che riporta Schlegel, non sono altro che la potenza personificata della
natura fisica, intellettuale e morale e chi osava negligerne una o rifiutarsi di sottomettersi ad
un’altra, doveva pagarne le conseguenze a gran prezzo*®*. Nel disprezzo di Ippolito per Afro-
dite € possibile vedere una sorta di somiglianza, diametralmente opposta, con ci0 che descrive
Chrétien de Troyes, secoli piu tardi, nel suo Erec et Enide: il giovane Erec si innamora della
bellissima Enide percio trascura i suoi doveri di cavaliere. Ma se Chrétien de Troyes utilizza
I’espediente dell’amore come metafora — Enide rappresenterebbe la Sapienza, ovvero il potere
spirituale nel quale Erec, futuro re e detentore pertanto del potere temporale, si perde®® —, Eu-
ripide rimane sul significato letterale: Ippolito trascura Afrodite semplicemente perché non in-
teressato a lei, ma al contrario, dedito al culto di Artemide.

Dopodiché, entra in scena il coro delle donne di Trezene (parodo, vv. 121-175) che pon-
gono I’attenzione su Fedra ipotizzando le varie cause del suo male misterioso, una delle quali

I’amore fedifrago di suo marito Teseo. Con I’entrata in scena della nutrice comincia anche il

158 Euripide, Ippolito cit., p. 55

159 In una nota, Susanetti riporta che I’omicidio genera una sorta di impurita, una contaminazione che deve essere
espiata attraverso 1’esilio. La prima apparizione di Teseo pertanto lega il suo nome all’assassinio e verso la fine
della tragedia lo stesso crimine si ripercuotera su Ippolito. lvi, p. 158

180 Ipidem

161 A W. Schlegel, Comparaison entre la Phédre de Racine et celle d’Euripide (et autres textes) Cit. § 49

182 Cfr. Franca Ela Consolino e Chiara Staiti (edizione), Biblia regum: Bibbia dei re, Bibbia per i re (sec. IV-
XI1I), Turnhout, BREPOLS, 2022, pp. 143-164

39



primo episodio (vv. 176-524) che e quello cruciale della confessione. La nutrice ha qui un
ruolo centrale: é affezionata e devota alla padrona, infatti Euripide assegna alle figure servili
un grande spazio in qualita di accompagnatori, commentatori e testimoni dei personaggi rega-
li. In questa tragedia in particolare, la nutrice & una sorta di contrappunto ai comportamenti di
Fedra: non si cura dell’onore che la donna cerca di preservare, ma preferisce la difesa della
vita a ogni costo’®. Nella sua prima apparizione, Fedra chiede che le sia tolto il velo che ha in
testa rivelando cosi i suoi capelli, poi si lancia in vaneggiamenti: «Come vorrei bere un sorso
d’acqua pura, fresca, di sorgente... riposare stesa sotto i pioppi, nell’erba di un prato!'®*»
elencando, cosi, elementi che rimandano alla vita e alla figura di Ippolito come se fossero tut-
te sue estensioni. Sembra infatti che la donna, desiderando tutti questi sostituti del giovane,
stia inconsciamente desiderando lui. Quando la nutrice capisce che la padrona sta delirando
cerca di farla rinsavire. Fedra riacquista la lucidita e chiede che le venga coperta la chioma per
la vergogna, dopodiché riappare il coro che interagisce con la nutrice. Si scopre che Fedra non
mangia da giorni, sta male eppure mantiene il silenzio, ma quando viene nominato Ippolito,
sussulta; allora la serva supplica la sua padrona di confessarle la fonte del suo dolore. Questo
atto della supplica, che avviene tramite contatto fisico, possiede una forza che impone aidds
ovvero “rispetto”. L’unico modo per evitare tale rispetto € impedire il contatto ed € cio che fa
Fedra. Quella della supplica sara la medesima tecnica usata dalla nutrice, per richiedere il si-
lenzio, nei confronti di Ippolito piti avanti'®®. Tuttavia Fedra comincia a sciogliere la matassa
dei suoi sentimenti, che sembra inestricabile: rivela di essere innamorata del figlio
dell’Amazzone, senza mai, effettivamente, pronunciare il nome di Ippolito (proprio come av-
verra in Racine). Alla rivelazione di questo scandalo, nutrice, coro e Fedra riconoscono
I’intervento divino di Afrodite: «ormai € chiaro come finira questa storia: Cipride I’ha volu-
tal'®®», eppure, nonostante tale intervento, il destino di Fedra riposa nelle sue stesse mani:
mantenere il suo pudore, anche a costo della vita, oppure lasciarsi andare alla passione ince-
stuosa. Come € noto, Fedra sceglie la prima strada, preferisce perire e mantenere 1’onore piut-
tosto che vivere nel disonore. La tragedia ruota tutta attorno all’ossessione che la regina ha

per il suo onore, come si puo leggere dalle sue stesse parole:

E questo, amiche mie, che mi uccide: il pensiero di essere scoperta a disonorare mio mari-
to, i miei figli. No! Voglio che vivano liberi nella gloriosa Atene, liberi di dire quello che
pensano, onorati per la madre che hanno! [...] Prima o poi, il tempo rivela i malvagi, co-

163 Euripide, Ippolito cit., p. 164
8% vi, p. 67

185 |vi, p. 167

188 1vi, p. 79

40



me lo specchio in cui una fanciulla contempla se stessa... E io non vorrei mai essere vista
tra quella gente!*®’

Si nota quindi che Fedra non aborrisce il peccato dell’incesto in sé, bensi teme per la sua im-
magine. E fortemente legata al giudizio che gli altri potrebbero avere di lei, a come gli altri
potrebbero vederla.

Sentendo queste parole, la nutrice cerca di minimizzare il problema e suggerisce alla
padrona di rivelare ad Ippolito il suo amore, frutto del piano di Afrodite che, in qualche modo,
la deresponsabilizza. Ma Fedra é testarda, allora la nutrice le propone di ricorrere alla magia,
ovvero di usare un filtro d’amore per guarirla. Come nota Susanetti, in questo caso la magia,
tuttavia, € 1’uso della parola della serva quando si rivolge al giovane per persuaderlo a ricam-
biare I’amore della matrigna'®®.

Comincia lo stasimo del coro (vv. 525-564) seguito immediatamente dal secondo episo-
dio (vv. 565-731): Fedra origlia la conversazione tra Ippolito e la nutrice in cui quest’ultima
supplica, in maniera diametralmente opposta alla prima supplica in cui la donna incitava alla
parola, il giovane principe al silenzio. Infatti la nutrice ha rivelato a Ippolito che Fedra brucia
di passione per lui e la regina si lascia andare a delle constatazioni: «Ha rivelato la mia di-
sgrazia. Mi ha rovinata! Voleva guarirmi, aveva buone intenzioni, ma non era questo il mo-
do!*®» Si nota come il male si produce, nella tragedia, malgrado le intenzioni dei personaggi:
Fedra e innamorata per volere di Afrodite; la nutrice, appunto, cerca di aiutare la regina ma
peggiora le cose; Teseo uccidera, involontariamente, suo figlio perché convinto, in buona fe-
de, della sua colpevolezza.

Tuttavia, la supplica del silenzio si rivela efficace, infatti Ippolito non rivelera mai cio
che la nutrice gli ha detto mentre Fedra, ossessionata dal suo orgoglio, teme che egli possa ac-
cusarla. Aristotele testimonia che Euripide fu tacciato di empieta poiché il suo Ippolito, giu-
rando di mantenere il silenzio, mostra il dissidio tra cido che &€ moralmente giusto (ovvero rive-
lare la debolezza di Fedra) e il rispetto del vincolo (ovvero la promessa)*™. La figlia di Pa-
sifae sentendosi messa alle strette, I’unica via d’uscita é il suicidio; ma prima di compiere tale

gesto, per mantenere intatto il proprio onore, decide di architettare un piano sinistro:

87 \vi, pp. 81-83

188 |vi, p. 172

189 1vi, p. 93

70 Aristotele, Retorica, Introduzione, traduzione, note e apparati a cura di Fabio Cannavo, Milano, Bompiani,
2014, p. 389

41



Ma, morendo, porterd alla rovina anche qualcun altro... perché sappia che non deve fare
il superbo davanti alle mie disgrazie. Dividera questo male con me e allora imparera ad
avere un po’ di misura'’.

Ricompare il coro e con esso comincia il secondo stasimo (vv. 732-775) al quale segue
il terzo episodio (vv. 776-1101): la nutrice chiede aiuto urlando che Fedra si & impiccata.

172 dove

Sfruttando I’assenza di Teseo, intrappolato negli Inferi, Fedra aveva scritto una lettera
confessava che Ippolito aveva tentato di stuprarla.

Sopraggiunge improvvisamente il re che, come sottolinea Schlegel, € lontano per una
causa degna: si tratterebbe di un pellegrinaggio, intrapreso per consultare un oracolo o cele-
brare una festa in un tempio straniero poiché Teseo, quando entra in scena, porta in testa una
corona di foglie, simbolo di coloro i quali compivano un viaggio sacro'”. Si noti, tra I’altro,
I’amara ironia della vicenda: Teseo torna da un viaggio e scopre che sua moglie € morta e che
suo figlio I’ha violata pertanto, come gia anticipato, lancia contro quest’ultimo una maledi-
zione: «E poi lo bandisco da questo paese. Una delle due sorti finira per colpirlo: o Poseidone
mi esaudira, spedendolo all’Ade, oppure se ne andra in esilio a vivere come un miserabile*"».
Rientra in scena Ippolito che viene incriminato dal padre senza che abbia tempo di smentire le
accuse; il re e certo della colpevolezza del principe adducendo che la morte stessa di Fedra,
oltre a quanto riportato nella “lettera”, € una prova piu che sufficiente. Si tratta di una tautolo-
gia giacché la moglie, essendo priva di vita, non puo essere interrogata. Allora Ippolito giura
di essere innocente ricorrendo alla formula che prevede I’exdleia ovvero la propria morte in
caso di falsa testimonianza. Come & noto, Ippolito perira ma la sua morte non conferma
I’accusa del padre, bensi mostra il potere esiziale dei doni che Poseidone ha concesso a Teseo
ponendo giuramento e maledizione come strumenti non affidabili nella ricerca della giusti-
zia'™.

Dopo il loro lungo dibattito, Ippolito se ne va in esilio e comincia il terzo stasimo (vv.
1102-1150) seguito dal quarto episodio (vv. 1151-1267) che si apre con la notizia, da parte di
un messaggero e amico del principe, della morte di quest’ultimo. Il messaggero descrive la
punizione del dio del mare nei minimi dettagli: un toro emerso dall’acqua I’ha attaccato fa-
cendo imbizzarrire le sue cavalle. Nonostante la rabbia, Teseo vuole vedere il corpo del figlio,

cosi manda il messaggero a recuperarlo. Ritorna nuovamente il coro per il quarto stasimo (vv.

1 Euripide, Ippolito cit., p. 101

172 pju propriamente il termine déltos indica una tavoletta cerata, tipico materiale scrittorio.

173 A \W. Schlegel, Comparaison entre la Phédre de Racine et celle d’Euripide (et autres textes) Cit. § 72
1 Euripide, Ippolito cit., p. 113

75 |vi, p. 184

42



1268-1282) che canta il potere di Eros e Afrodite, infine si trova I’esodo (vv. 1283-1466) che
si apre con niente di meno che la dea Artemide sospesa in aria. La dea vuole rendere omaggio
a Ippolito e scagionarlo affinché possa morire onorato, cosi racconta la verita al re che si ma-
ledice. La dea spiega infatti che «Tra gli déi vige questa legge: nessuno di noi si oppone ai di-
segni di un altro; nessuno interferisce’”®» mostrando dunque che non avrebbe potuto opporsi
ad Afrodite benché Ippolito la venerasse. Dopodiché il principe, esangue, viene portato in
scena. Occorre ricordare la costruzione dei teatri antichi dove il proscenium era molto ampio
in modo che gli attori — che comparivano dai lati e non dal fondo — avessero bisogno di molto
tempo per arrivare al centro della scena. Tutto questo tempo era riempito, nella tragedia, dai

gemiti di dolore del principe moribondo®”’

. Artemide rivela a quest’ultimo il piano di Afrodite
giurando vendetta verso uno dei mortali a lei cari infine abbandona la scena. Infatti, in punto
di morte si manifesta la pit peculiare differenza tra la stirpe degli uomini mortali e quella de-
gli déi immortali: per evitare I’impurita del cadavere, gli dei si congedano tutti dalle persone
morenti'’®. Tuttavia, prima di esalare I’ultimo respiro, Ippolito assolve il padre dalla sua fatale

colpa.

Poco prima della comparsa della Fedra di Seneca, altri autori latini hanno scritto qual-
cosa su questi personaggi: il primo in ordine cronologico ¢ Virgilio il quale nel capitolo VII
dell’Eneide”, cita Virbio, figlio di Ippolito e Aricia, e riporta che I’intervento della dea Dia-
na ¢ I’arte di Esculapio avevano fatto risorgere Ippolito. Giove, indignato per questa resurre-
zione, aveva folgorato Esculapio mandandolo agli Inferi. Tuttavia Ippolito si era salvato e
aveva vissuto nei boschi in Italia; dopodiché Ovidio immagina nelle sue Eroidi*® Fedra che
scrive una lettera ad Ippolito nella quale confessa che per tre volte ha cercato di rivelargli a
voce il suo amore senza mai riuscirci. Tuttavia la donna é costretta a farlo perché & Amore che
la comanda e, proprio per questo, la sua passione incontrollata non macchia la sua reputazio-
ne. Inoltre descrive come questo amore la bruci nel profondo tanto da farle desiderare di mori-
re. Ipotizza, poi, che si tratti di una punizione da parte di Venere (come accade d’altronde nel-
la tragedia euripidea) che ha maledetto tutta la sua stirpe a partire dalla madre Pasifae fino alla
sorella Arianna. Dopodiché Fedra canta la bellezza del giovane e gli propone di governare in-

sieme Trezene poiché Teseo ha preferito Piritoo a lei e al figlio. La donna continua la sua epi-

178 Euripide, Ippolito cit., p. 137

Y77 A \W. Schlegel, Comparaison entre la Phédre de Racine et celle d Euripide (et autres textes) Cit. § 101
178 Euripide, Ippolito cit., p. 189

7 pyplio Virgilio Marone, Eneide, a cura di Rosa Calzecchi Onesti, Torino, Einaudi, 2014

180 pyplio Ovidio Nasone, Heroides, a cura di Pierpaolo Fornaro, Torino, Edizioni dell’Orso S.r.1., 1999

43



stola ricordando al giovane che suo padre ha ucciso a sangue freddo sua madre ipotizzando
che Teseo I’abbia fatto per impedire al figlio bastardo di rubargli il trono in futuro. Infine,
completamente assoggettata dal desiderio, Fedra gli assicura che la colpa potra essere occulta-
ta, anzi trasformata in lode attraverso le dimostrazioni di amore reciproco tra una matrigna
benevola e il suo figliastro. Ovidio propone una riscrittura che vuole Fedra vinta dal suo desi-
derio e languida d’amore ma che, attraverso I’espediente dell’epistola, riesce a liberarsi dal
suo fardello mostrando I’obbrobrio del desiderio incestuoso di cui e vittima. Tale medium
permette alla donna di non essere presente nel momento in cui il giovane leggera il suo mes-
saggio cosi da permetterle di rimando di esternare piu facilmente i suoi pensieri reconditi.

Il poeta riprende il soggetto nel libro XV delle Metamorfosi dove narra il dolore di Ege-
ria per la morte del marito Numa. La donna, rifugiatasi «nelle folte selve della valle di Ari-
cia''», incontra il figlio di Teseo il quale, notandola piangente, la consola raccontandole la
sua storia. Cio che riporta Ovidio non si discosta molto dal testo euripideo — infatti anche qui
Ippolito viene cacciato dal padre per le accuse infondate di Fedra. Infine si scopre che Escula-
pio, figlio di Apollo, lo ha riportato in vita con I’ausilio di potenti erbe e che la dea Diana, af-
finché non suscitasse rancore negli altri per il trattamento ricevuto, lo ha coperto «con una

densa nuvola*®

» e gli ha dato una nuova identita: Virbio. Si puo notare insomma che Ovidio
trae ispirazione da Virgilio, rielaborando un po’ la storia. Inoltre, questa parte finale non fa
parte di nessuna delle tragedie; si tratta, infatti, di un finale felice che non potrebbe affatto

coesistere con quello che ¢ il senso proprio della tragedia aristotelica:

E necessario dunque che il racconto ben fatto sia semplice piuttosto che doppio, [...] e sia
il volgere non dalla sventura alla buona sorte, ma al contrario, dalla buona sorte alla sven-

tura, non per una malvagita ma per un grave errore di una persona, 0 quale si & detta o

migliore piuttosto che peggiore®,

Tra I’altro € lo stesso Aristotele che elogia Euripide: «anche se per il resto non lavora bene,

risulta tuttavia il piu tragico, se cosi si pud dire, dei poeti*®».

2.1.2 Seneca e la sua Fedra

A differenza di quella euripidea, la tragedia senechiana porta il titolo di Fedra, la quale

diventa il personaggio principale della storia; una protagonista-antagonista che resta in scena

181 pyplio Ovidio Nasone, Metamorfosi, a cura di Piero Bernardini Marzolla, con uno scritto di Italo Calvino, To-
rino, Einaudi, 2015, p. 629

182 \vi, p 631

183 Aristotele, Poetica cit., p. 159

18 1hidem

44



fino al finale della piece. Un’altra differenza e che non esistono gli déi, o meglio essi non so-
no personaggi che compaiono all’interno della scena, e tuttavia influenzano lo sviluppo delle
vicende. Fedra é ambientata ad Atene anziché a Trezene e si apre con Ippolito che, rivolgen-
dosi ai suoi compagni di caccia, da degli ordini. Al contrario di Euripide, che presenta un ri-
torno gioioso nel suo incipit, Seneca presenta una partenza perentoria'®® mentre una caratteri-
stica comune di entrambi & che Ippolito & dedito al culto di Diana*®.

Dopodiché, nella Fedra senechiana, Ippolito se ne va e compare subito Fedra che pren-
de la parola: in questa scena i due personaggi vengono presentati come opposti nel loro stato
morale poiché il principe e gioioso mentre la regina, gia preda di Eros, &€ mesta e addolorata. |1
primo dei sintomi della malattia di Fedra e, come in Euripide d’altronde, I’emulazione; la
donna vorrebbe infatti replicare tutto cio che fa Ippolito. Continuando il suo discorso, Fedra
cita la lontananza di Teseo dovuta all’adulterio. Se in Euripide Teseo € un re eroe che si trova
nell’Ade con Piritoo per un pellegrinaggio (e I’ipotesi di adulterio € proposta dal coro delle
donne di Trezene), in Seneca tale motivo € enunciato nei termini seguenti: «Ora ¢ lontano, va
con Piritoo, compagno di una turpe passione [...], a rapire la sposa al sovrano dei morti [...]

adulterio e nozze illecite cerca il padre di Ippolito nel profondo Acheronte™®’

» ed & proprio
Fedra a suggerirlo.

La regina si interroga circa la provenienza del suo male poiché anche sua madre, Pa-
sifae, e stata colpita da un destino analogo: se Fedra prova un amore incestuoso, Pasifae ha
provato e consumato un amore zoofilo dal quale ¢ poi nato il Minotauro. La regina nel suo
monologo rivela fin da subito la causa di questo male atavico: «E Venere che ha in odio la

stirpe del Sole e si vendica delle catene che I’avvinsero stretta al suo Marte®®

». Uno degli ap-
pellativi di Fedra ¢ proprio la “Luminosa” poiché suo nonno, padre di Pasifae, ¢ il Sole. Que-
sti aveva denunciato la relazione adultera tra \enere e Marte a Vulcano, marito della dea, il
quale, per vendicarsi, aveva incatenato i due amanti per esporli alla gogna degli altri dei. Si
noti come, anche in questa versione, la passione sia una forma di punizione che delegittima in
parte Fedra dalla sua colpa poiché si tratta, ancora, di un intervento divino che non dipende
dalla volonta della protagonista.

In seguito compare la nutrice che dialoga con la padrona circa lo stato sentimentale di

quest’ultima e, se in Euripide la serva era ricorsa alla supplica, qui pare che gia sia a cono-

185 |_ucio Anneo Seneca, Fedra in Medea, Fedra, a cura di Francesca Nenci, Milano, Bruno Mondadori, 2022, p.
164

188 Trattandosi di un’opera latina e non greca, i nomi degli dei sono cambiati: Afrodite & Venere, Artemide & Dia-
na, Zeus € Giove e cosi via.

187 |, A. Seneca, Fedra in Medea, Fedra cit., p. 81

188 Ivi, pp. 81-83

45



scenza di tale male. La donna, inoltre, non e apprensiva come nella sua versione euripidea,
bensi é perentoria e fa gravare sulla regina la colpa della sua passione: «Progetti di mescolare
letti nuziali comuni al padre e al figlio nonché tenere nell’empio ventre una prole
sa?'%». Fedra si auto-assolve dicendo che chi scende agli Inferi non pud farvi ritorno, ma la
nutrice sa che Teseo e capace di atti inconcepibili. Allorché Fedra spera in un suo perdono, la
serva le ricorda la spietatezza con cui il re ha ucciso la madre di Ippolito, I’amazzone Antiope.
Infine la regina decide che se non sara capace di domare il suo amore, si togliera la vita in
modo da non macchiare il suo onore. La nutrice dunque, come d’altronde in Euripide, cerca in
tutti i modi di mantenere in vita la padrona percio rivela che avrebbe circuito il principe.

Si assiste ad un breve intervento del coro dopo il quale la nutrice dialoga con Ippolito
cercando di convincerlo a lasciarsi andare ai piaceri della carne, ma il giovane non si lascia
corrompere dando prova della sua virtuosa castita per poi arrivare a concludere il suo discorso

scagliandosi contro tutte le donne:

il primo dei mali € la donna: & lei la maestra di delitti che ammalia i cuori, per i suoi adul-
teri vanno a fuoco le citta e tanti popoli si fanno guerra'®, tante genti sono sepolte sotto le
rovine dei loro regni'®*.

La misoginia manifesta di Ippolito probabilmente é stata ereditata dal suo lato materno; infatti
come riporta Susanetti, la misandria di Antiope si trasforma in misoginia nel figlio'*?. Ricom-
pare Fedra che chiede di rimanere da sola col figliastro: siamo nel momento culminante
dell’opera, quello della confessione. Se in Euripide era la nutrice a rivelare il funesto segreto,
in Seneca é la regina stessa che si dichiara al giovane principe. Questa Fedra infatti € piu simi-
le a quella raciniana — che sara analizzata piu nel dettaglio nel corso di tutto I’elaborato — poi-
ché lacerata dalla “formazione di compromesso”: «O déi celesti, tutti voi chiamo a testimoni
che non voglio cid che voglio'**». Scomodando le istanze freudiane, si pud dire che I’Es di
Fedra, ovvero il suo desiderio, si scontra con il suo Super lo, I’insieme delle leggi morali che
ha introiettato dal padre'® e dalla societd. Cercando di trovare le parole giuste, Fedra tempo-
reggia, allorché Ippolito si mostra ben disposto ad ascoltare qualsiasi sua preoccupazione, ma

facendo cio si rivolge a lei usando I’appellativo di “madre”. Si puo notare che, nonostante la

189 |vi, p. 85

190 sembra chiaro il riferimento di Seneca, attraverso le parole di Ippolito, alla guerra di Troia, scatenata dal ra-
pimento di Elena, moglie di Menelao, per mano di Paride.

91| A. Seneca, Fedra in Medea, Fedra cit., p. 107

192 Euripide, Ippolito cit., p. 156

198 | A. Seneca, Fedra in Medea, Fedra cit., p. 109

194 Sy Minosse si tornera in futuro nell’elaborato. Basti pensare che divenne uno dei giudici degli Inferi, rico-
prendo pertanto la carica della legge.

46



misoginia ereditata, Ippolito nutre rispetto verso le figure genitoriali. Fedra trasecola,
I’appellativo di madre e come un muro, un richiamo al vincolo contro il quale sta per andare a
schiantarsi. Chiede dunque al principe di utilizzare per rivolgersi a lei altri appellativi, e pro-
pone quello di schiava mostrando a tutti gli effetti la discesa verso gli oscuri meandri del suo
desiderio. Ippolito, che non capisce cosa intenda la regina con questa richiesta, le chiede chia-
rimenti. E in questo momento che la donna raccoglie le sue forze e scoperchia il vaso di Pan-
dora citando la bellezza giovanile di Teseo che altro non e, per sostituzione, che quella di Ip-
polito stesso. Udita la confessione (per quanto indiretta), Ippolito inorridisce e invoca il potere
del Sole su Fedra affinché la oscuri e scateni una sorta di Apocalisse. Infine ricorda la funesta
colpa della sua stirpe riferendosi all’adulterio di sua madre Pasifae. Fedra non sapendo piu
trattenersi e riconoscendo di non avere piu le forze per dominarsi, il figliastro sguaina la spada
e, rivolgendosi a Diana, si appresta ad uccidere la matrigna. Questa, ossessionata dall’onore
come nella versione euripidea e sicura che il marito sia morto, chiede ad Ippolito: «guarisci la

mia follia®®

» riferendosi probabilmente alla proposta di consumare I’atto sessuale. Ippolito la
risparmia e se ne va.

Si avvicina la nutrice che, maleficamente, propone alla regina di incolpare Ippolito di
tale amore incestuoso. Senza che lei abbia approvato il piano, la serva chiama gli Ateniesi in
aiuto alla regina servendosi della spada lasciata poc’anzi dal principe come prova dell’attacco.
Dopo un altro intervento del coro, entra finalmente in scena Teseo che, attraverso una perifra-
si, rende noto il tempo della sua assenza: ben quattro anni; salvato da Ercole, il re torna a casa
per apprendere, dalla nutrice, che sua moglie contempla il suicidio ma non vuole rivelare il
perché. Teseo, spazientito, minaccia di estorcere la confessione alla nutrice con la frusta, al-
lorché Fedra si decide a parlare e racconta, mostrando al re consorte la spada lasciata da Ippo-
lito. L’espediente dell’arma funziona un po’ come quello della lettera in Euripide, ovvero di
testimonianza incontrovertibile della colpevolezza di Ippolito. Infatti Teseo non mette in dub-
bio le parole della moglie e si lancia in un monologo gravido d’ira contro il figlio per poi arri-

vare, come in Euripide, alla spietata maledizione:

E 1a dove non possono arrivare i miei dardi arriveranno le mie maledizioni [...] Ippolito
non veda piu la luce del giorno e scenda giovane fra le ombre irate a suo padre [...]
Strappa allo sguardo la volta stellata, scatena il mare, fa’ emergere le creature degli abissi,

agita i flutti su dal fondo dell’Oceano™.

195 | A. Seneca, Fedra in Medea, Fedra cit., p. 115
19| A. Seneca, Fedra in Medea, Fedra cit., p. 129

47



Dopo I’ennesimo intervento del coro, compare Nunzio, il corrispettivo del messaggero
senza nome in Euripide, che avverte il re della morte del figlio avvenuta per mano di un toro
mostruoso emerso dalle acque. La morte di Ippolito avviene pertanto nel medesimo modo in
Euripide e in Seneca; I’unica differenza é che questa tragedia non lascia spazio al perdono di
Ippolito nei confronti di suo padre poiché il giovane non rientrera mai piu in scena.

Fedra ha sentito tutto e, come Teseo, inizia a versare lacrime amare per la sua bugia;
poi, interpellata dal marito, confessa la sua enorme colpa prima di suicidarsi con la spada di
Ippolito, evidente simbolo fallico ora responsabile di una sorta di contrappasso:

Udite, Atene, e tu padre peggiore di una funesta matrigna, io ho detto il falso, ed il crimi-
ne accarezzato dal mio folle cuore I’ho inventato io. Non esiste cio che hai punito in tuo
figlio: I’accusa di incesto ha perduto un giovane senza macchia e senza colpa [...]. Giusta

vendicatrice € la spada con cui squarcio il mio empio petto, il mio sangue é il sacrificio

che si deve all’ombra di un innocente'®’.

Preda del rimorso, Fedra decide di rimediare salvando I’onore dell’amato e sacrificando
il suo. Teseo, subito dopo le sue parole, la maledice e la condanna all’oblio. Quella che si pud
definire una vera e propria damnatio memoriae & una sorte che spettera anche alla Fedra raci-
niana. Al figlio e destinata la cremazione con una pira funeraria degna di un re, mentre la re-

gina sara gettata in una fossa e la terra gravera su di lei per I’eternita.

198 confrontando

Dopo Seneca, Plutarco riprende Teseo e Fedra nelle sue Vite parallele
la vita del re con quella di Romolo e cercando di fornire la soluzione piu storicamente credibi-
le circa gli episodi sulla vita di Teseo che la tradizione gli attribuiva. Inoltre, Plutarco parla del
matrimonio tra il re di Atene e Fedra, ricordando la morte di Ippolito. Per quanto riguarda il
viaggio di Teseo e Piritoo, egli afferma che i due si sono recati nell’Epiro e non agli Inferi do-
ve il re dei Molossi teneva sua moglie Persefone, sua figlia Core e il cane Cerbero. Quando il
re scopre che i due non sono giunti da lui per chiedere la figlia in matrimonio bensi a rapirla,
fa uccidere Piritoo da Cerbero e imprigiona Teseo.

Poco dopo, Apuleio riporta nel suo discorso Apologia di quando fu falsamente accusato
di aver indotto, attraverso la magia, una signora agiata, Pudentilla, ad innamorarsi di lui. E nel

farlo lo scrittore latino cita apertamente Fedra la quale aveva mentito spudoratamente cosi

7 vi, p. 143
1% plytarco, Vite parallele (Vol. 1), a cura di Antonio Traglia, Milano, UTET, 2013

48



come la sua accusatrice®®

. A differenza dell’Apologia, il nome di Fedra — come quello degli
altri personaggi che sono tutti anonimi — non viene mai citato nella prima parte del libro X de
Le metamorfosi 0 L asino d’oro. Eppure «la topicita dell’intreccio, le ben definite tipologie
dei personaggi e dei ruoli da loro svolti denunciano chiaramente la provenienza dei materiali

del racconto®®

». La storia presentata ne Le metamorfosi si apre con la matrigna tormentata
dal suo amore e si puo notare che Apuleio riprende dalle fonti classiche, euripidea e senechia-
na, la descrizione del tormento di Fedra. Allo stesso modo, anche 1I’intreccio viene recuperato
da queste, mentre per la confessione finale Apuleio si rifa a Seneca. A questo punto, come no-
ta Mattiacci, lo scrittore latino prende un’altra strada e dipinge una “Fedra” esperta di veleni
che, con freddezza, pianifica la rovina di “Ippolito”. Fattasi aiutare dal servo, recupera del ve-
leno che pero sara fatale per suo figlio. Tuttavia, la noverca sfrutta la situazione a suo vantag-
gio pertanto «informa il marito che non solo il figliastro ha cercato di usarle violenza, ma le

ha ucciso il figlioletto per vendicarsi del suo rifiuto®»

. Nel frattempo la matrigna esce di
scena — non muore come nelle versioni antecedenti — e il padre, come Teseo, accusa il figlio: a
differenza delle tragedie precedenti, la punizione del figlio non e lasciata al padre, bensi a un
tribunale. Durante il processo viene ascoltato il servo che aveva aiutato la noverca: egli con-
ferma la versione della sua padrona, tuttavia compare la figura del medico (non presente nelle
versioni antecedenti) che sbugiarda il servo e rivela che il veleno comprato dalla matrigna € in
realtd un sonnifero. Scoperchiata la tomba del figlio della noverca, si scopre che egli e vivo,
cosi “Ippolito” viene scagionato, il servo crocifisso e la matrigna condannata all’esilio. A dif-
ferenza delle versioni antecedenti, i personaggi di Apuleio non appartengono piu alla classe
nobile, il padre non é re come Teseo, ma un borghese benestante; allo stesso modo, la moglie
non ¢ una regina, bensi una “donna dai dubbi costumi”. Mattiacci sostiene inoltre che il medi-
co non sia tanto da considerare un deus ex machina che salva la situazione, bensi egli assomi-
glierebbe pitl a un detective dell’epoca moderna®®.

Nel 111 secolo, Filostrato Lemnio, come riporta Daniela Dalla Valle, parla della foresta
Aricia che deve il suo nome per I’appunto alla giovane amata da Ippolito che questi aveva

portato in Italia per sposarla®®.

199 Silvia Mattiacci, Da Apuleio all’Aegritudo Perdicae: nuove metamorfosi del tema di Fedra, in AA.VV., Fe-
dra. Versioni e riscritture di un mito classico, Atti del Convegno AICC (Firenze, 2-3 aprile 2003), Edizioni Poli-
stampa, Firenze 2007, pp. 131-156

200 |y, p. 133

201 vi, p. 136

202 1vi, p. 140

2%% Daniela Dalla Valle, Il mito cristianizzato. Fedra/lppolito e Edipo nel teatro francese del Seicento, Lausanne,
Peter Lang, 2006, p. 8

49



Nel 1877, Emil Baehrens scopre 1’Aegritudo Perdicae in Africa. Si tratterebbe di un

294 che narra la storia di

epillio del V secolo composto da un anonimo imitatore di Draconzio
Perdicca che, piu 0 meno come Ippolito, era dedito al culto di tutti gli dei tranne che di Amo-
re. La storia é forse piu simile a quella di Edipo poiché ¢ il ragazzo ad infatuarsi della matri-
gna, ciononostante Mattiacci sottolinea delle analogie con la storia di Fedra che riteniamo in-
teressanti: un fattore in comune a Ippolito, oltre il culto degli dei, € la passione di Perdicca per
I boschi, presente soprattutto nella versione senechiana del mito, e le domande che egli si po-
ne circa la sua morte riflettono in un certo senso quelle che Fedra pone a se stessa nella trage-
dia senechiana — «L.a morte é decisa: devo solo scegliere come. Mettero fine alla mia vita im-
piccandomi o mi getterd su una spada? O mi getterd a precipizio dalla rocca di Pallade??%».
Un’altra opera dove Fedra e Ippolito sono citati & nient’altro che la Divina Commedia
dantesca. Nella cantica del Paradiso, il sommo poeta, accompagnato da Beatrice, incontra il
trisavolo Cacciaguida al quale chiede informazioni «per accertarsi / di cio ch’avéa incontro a

206

sé udito™"» ovvero se le profezie fattegli nel corso del suo viaggio ultraterreno fossero vere.

Cacciaguida prende la parola e, appunto, cita Ippolito:

Qual si partio Ipolito d’Atene
per la spietata e perfida noverca,
tal di Fiorenza partir ti convene.?”’

L’avo crea una similitudine tra Dante e la sua cacciata da Firenze e la sorte capitata
all’innocente Ippolito, costretto ad andarsene da Atene sebbene fosse innocente. In questo
modo, Cacciaguida sottintende che lo stesso Dante sara cacciato immeritatamente. La storia €

rievocata anche da Boccaccio nel suo De casibus virorum illustrium (1, 10).
2.2 1l palinsesto di Fedra: il Grand Siecle

A cavallo tra Cinquecento e Seicento vengono prodotte numerose riscritture teatrali sul-
la vicenda. Alcuni esempi sono la Fedra di Giuseppe Baroncini del 1542, I’Hippolito di Otta-
viano Zara del 1558, oppure I’Hippolyte di Robert Garnier del 1573 o ancora la Fedra di
Francesco Bozza del 1578, I’Hippolito di Emanuele Tesauro del 1661 e I’Hippolyte di Pierre

Guérin de La Pineliére del 1635. Si aggiungono inoltre quelle opere che, pur sostituendo i

204 5, Mattiacci, Da Apuleio all’Aegritudo Perdicae: nuove metamorfosi del tema di Fedra, in AA.VV., Fedra.
Versioni e riscritture di un mito classico cit., p. 147

205 | A. Seneca, Fedra in Medea, Fedra cit., p. 89

2% paradiso, XVII, 1-2

27 \vi, 46-48

50



nomi e i luoghi, ne richiamano le dinamiche come per esempio il Crispus di Bernardino Ste-
fonio del 1601 ambientato nella Roma dell’imperatore Costantino e che sara ripresa da Fra-
ncois de Grenaille nella sua tragedia L innocent malhereux, ou la mort de Crispe del 1639, la
tragicommedia L 'innocence descouverte di Jean Auvray del 1609 che riprende I’intreccio di
Apuleio oppure Il pastor fido di Battista Guarini del 1590 il cui personaggio, Silvio, € basato
su Ippolito®®.

In ambito francese, & necessario riportare anche I’Hypolite, ou le Garcon insensible di
Gabriel Gilbert del 1647 in cui Fedra non e sposata con Teseo, bensi ¢ solo la sua fidanzata.
L’uomo la tradisce con un’altra donna, pertanto la colpa di Fedra € in qualche modo attenuata.
Per di piu, il giovane Ippolito e disposto a ricambiare I’amore della regina, ma € comunque
rispettoso del padre, in una sorta di rovesciamento della psiche dilaniata, sempre appartenuta
a Fedra, tra cio che vorrebbe e cid che non vorrebbe. Nuovamente, come semplice fidanzata
di Teseo, Fedra compare nella tragedia Hippolyte di Mathieu Bidar del 1675 dove Ippolito ha
un suo interesse amoroso: Cyane®®.

Nel 1677 compaiono due tragedie sullo stesso soggetto: quella di Racine e quella di
Pradon. Sara qui analizzata nel dettaglio I’opera di Racine, cercando di rilevare analogie e dif-
ferenze con la fonte euripidea e con la versione senechiana, dopodiché verra dedicata una pic-

cola parte dell’analisi all’opera coeva di Pradon.

\ \
S
= ’ﬁ. -

. T y. > VA
PHEDRE « HIPPOLYTE '3

Fig. 1 — Frontespizio di Charles Le Brun delle edizioni del 1677, 1687 e 1697.

2%8 Euripide, Ippolito cit., p. 150
299 Ivi, p. 151

51



Inizialmente la tragedia raciniana portava il titolo di Hippolyte, come testimonia Bayle
in una lettera a M. Minutoli datata 4 ottobre 1676%°. Eppure quando viene rappresentata per
la prima volta — il 1° gennaio 1677 — dalla compagnia reale al teatro dell’Hotel de Bourgo-
gne?!, la tragedia porta il titolo dei due grandi personaggi principali: Phédre et Hippolyte. Sa-
ra solo nel 1687 che la piéce si intitolera finalmente Phedre. Nella prefazione lo stesso Racine
avverte che il tema é stato ripreso da Euripide e che la sua Phedre non & né completamente
colpevole, né completamente innocente giacché vittima, come nelle versioni precedentemente
analizzate, del disegno di Venere. Tuttavia, il drammaturgo sottolinea di averla resa meno
odiosa rispetto all’antichita perché non é lei ad accusare Ippolito, bensi la sua nutrice, (Enone:
« J’ai cru que la calomnie avait quelque chose de trop bas et de trop noir pour la mettre dans
la bouche d’une princesse?*? ». Se in Euripide e Seneca, Hippolyte viene accusato di stupro,
qui viene “solo” accusato di averlo pianificato.

Il giovane, a detta di Racine, viene reso meno perfetto rispetto ai suoi corrispettivi anti-
chi attraverso I’amore per Aricie, figlia e sorella dei nemici mortali di Thésée (al pari di una
tragedia shakespeariana) per non creare troppa indignazione negli spettatori. Dunque Hippoly-
te non & piu quel giovane vergine dedito al culto di Artemide/Diana, ma un ragazzo qualsiasi
che non pud innamorarsi di Phedre perché invaghito di un’altra ragazza. Come nota Schlegel,
anche I’Ippolito di Euripide pero non e cosi perfetto come Racine vuol far credere perché trat-
ta Afrodite con sdegno. Infatti, secondo gli antichi non bastava essere virtuosi per piacere agli
dei, bensi bisognava adorarli?*®. Inoltre, la scelta di umanizzare Hippolyte attraverso la pre-
senza di un’amata fa si che venga meno I’odio per Vénus. D’altronde il giovane, proprio
amando venera la dea dell’amore. Tornando su Aricie, Racine confessa di aver ripreso il per-
sonaggio da Virgilio. Per quanto riguarda Thésée, € stato recuperato da cio che riporta Plutar-
co ossia che e sceso agli inferi insieme a Pirithols. Tale espediente fa si che Phédre, dato per
morto il marito, possa aprirsi alla sua disdicevole dichiarazione. Infine, Racine si sofferma

sulla virtu constatando che nella sua tragedia:

Les moindres fautes y sont sévérement punies. La seule pensée du crime y est regardée
avec autant d’horreur que le crime méme. Les faiblesses de I’amour y passent pour de
vraies faiblesses. Les passions n’y sont présentées aux yeux que pour montrer tout le dé-

210 jean Racine, Phédre [1697], édition de Raymond Picard, Paris, Gallimard, 2000, p. 29
211 H
Ivi, p. 128
22 1vi, p. 22
213 A W. Schlegel, Comparaison entre la Phédre de Racine et celle d’Euripide (et autres textes) cit. § 99

52



sordre dont elles sont cause ; et le vice y est peint partout avec des couleurs qui en font

connaitre et hair la difformité?*,

Si nota dunque nelle intenzioni raciniane una grande impronta morale. Tuttavia, come riporta
a giusto titolo Schlegel, se si vuole attribuire alla poesia il ruolo di giustiziera, bisogna che le
pene siano proporzionate ai delitti e che dunque i buoni non siano colpiti dalle stesse catastro-
fi dei cattivi. In poche parole Schlegel attacca 1’eccessivo rigore morale del drammaturgo nei
confronti delle debolezze umane. Phedre, caduta nella trappola della calunnia, si € meritata la
morte atroce, cosi come (Enone; Thésée, allo stesso modo, e stato troppo precipitoso nel pro-
nunciare il suo verdetto di condanna, dimenticando dunque il suo ruolo di giudice equo. Solo
Hippolyte resta innocente e virtuoso. Il principe, infatti, non cede all’amore per Aricie se non
quando crede che suo padre sia morto e propone alla ragazza di scappare e di sposarlo solo
quando il re I’ha gia cacciato dal regno. Aricie, dal canto suo, € quella che ci rimette piu di

tutti: non ha colpe eppure perde I’amore della sua vita®®.

La tragedia consta di cinque atti, ripartiti in scene ed & composta in alessandrini a rima
baciata. Ambientata a Trezene, come in Euripide, non comporta nessun prologo, anzi non vi
sono, come in Seneca, déi che compaiono in scena. Infatti I’odio di Vénus per Phédre viene
evocato piu volte da quest’ultima. Come evidenzia Roland Barthes, Trézene, come le altre ca-
pitali della tragedia, € un « village » e, nello specifico, una terra arida fortificata dal pietri-
sco®®,

L’inizio e abbastanza ansiogeno: il primo personaggio a parlare € Hippolyte che annun-
cia al suo servo e amico Théraméne che ha intenzione di partire. Ora, il principe dichiara piu e
piu volte la sua intenzione di andarsene dalla citta, in questo caso per cercare il padre scom-
parso, senza pero mai allontanarsene effettivamente. Questo differimento della partenza sem-
brerebbe rispondere ad un’ironia della sorte congegnata da Racine: Hippolyte € infatti destina-
to a perire li dove si trova. Dopo aver elencato i luoghi in cui é stato a cercare il re, Thérame-
ne solleva I’ipotesi che Thésée stia nascondendo relazioni adultere. Hippolyte gli intima di
non infangare il suo nome e di avere gran rispetto per il padre. Aggiunge di voler abbandonare
i luoghi che furono da lui vissuti, e che non osa piu guardare. Allorché Théraméne gli chiede
perché voglia lasciare i luoghi che, nella sua infanzia, gli erano tanto cari il principe risponde

che da quando é arrivata la figlia di Minos e Pasiphaé tutto e cambiato. Théraméne afferma di

214 3. Racine, préface de Phédre, in Euvres complétes, éd. Georges Forestier, Paris, Gallimard, « Bibliothéque de
la Pléiade », t. 1 (théatre-poésie), 1999, p. 819

215 A W. Schlegel, Comparaison entre la Phédre de Racine et celle d’Euripide (et autres textes) cit. § 103

218 R. Barthes, Sur Racine cit., p. 15

53



d?*" nell’edizione da noi

capire il motivo dei suoi mali ma, come sottolinea Raymond Picar
adottata, il servo adempie al ruolo del confidente che da spiegazioni inesatte per depistare, in
un certo senso, lo spettatore consentendo all’eroe di rivelare piu tardi la verita. E in realta, il
motivo per cui il principe vuole partire non & Phedre, bensi Aricie. Shigottito, il servo gli
chiede se anche lui la perseguiti e la odi come suo padre. A cio il principe risponde « Si je la
haissais, je ne la fuirais pas.?'® », che &, in un certo senso, il fil rouge che lega il principe a
Phédre (« J’ai voulu te paraitre odieuse, inhumaine. / Pour mieux te résister, j’ai recherché ta

haine.?*®

»). La matrigna infatti, per reprimere il suo desiderio, crede di detestare il figliastro,
ma in realta lo ama; allo stesso modo Hippolyte ama Aricie, ma, conscio del divieto imposto
dal padre, non puo farlo e pertanto la rifugge.

Quella di Hippolyte é una mezza confessione perché quando Théraméne gli domanda,
per sincerarsi di aver ben compreso, se ama la nemica, il principe risponde come se il servo
I’avesse disonorato. Eppure, con questa mossa difensiva, il servo capisce i sentimenti che
Hippolyte prova per Aricie. Per eludere la questione, il giovane avverte nuovamente che sa-
rebbe partito a cercare il padre; allora Théraméne gli chiede se vedra Phédre prima di farlo e,
costretto dalle leggi sociali, il figlio di Antiope acconsente. Entra in scena (Enone, irrequieta.
Ella avverte Hippolyte che la sua matrigna é in fin di vita, ma non e dato sapere quale sia la
causa del suo malessere « En vain a I’observer jour et nuit je m’attache, / Elle meurt dans mes

bras d’un mal qu’elle me cache.?®

». Siccome Hippolyte sa che Phédre lo detesta, decide di
andarsene per evitarle altri dispiaceri, mostrando, ancora, grande rispetto per il doppio ruolo
che ella ricopre: quello di madre e di regina.

Compare Phedre che, piu vicina alla sua versione euripidea, e stanca e chiede che qual-
cuno le tolga gli ornamenti dalla testa pesante e le sciolga i capelli. L’elemento del tragico &
tale che la regina pensa che tutto il mondo cospiri contro di lei. Dal canto suo, la nutrice le fa
notare che uscire dalle sue stanze era stata una sua idea — esattamente come accade con la Fe-
dra di Euripide che ¢ talmente confusa dalla passione che perde la lucidita —, cosi come quella
di vedere la luce. Non appena viene citato il termine “luce”, Phedre si lascia andare ad un la-

mento:

Noble et brillant Auteur d’une triste Famille,

217 3. Racine, Phédre [1697] cit., p. 31

218 per quanto riguarda le citazioni delle tragedie di Racine, estratte dall’edizione di Georges Forestier delle (Eu-
vres complétes di Racine, d’ora in poi saranno riportate nella seguente maniera: titolo, atto, scena, verso. Phédre,
I,1,v.56

219 Phedre, 11, 5, vv. 685-686

220 phedre, 1, 2, vv. 145-146

54



Toi, dont ma Meére osait se vanter d’étre Fille,
Qui peut-étre rougis du trouble ou tu me vois,
Soleil, je te viens voir pour la dernigre fois.?**

Come si nota, la stirpe di Phédre e quella che appartiene anche ad Euripide e Seneca, il Sole &
infatti suo avo. Tuttavia in questa versione la luce che esso irradia acquisisce una connotazio-
ne ben specifica: quella di rivelare il peccato della figlia di Pasiphaé sebbene questa cerchi di
nasconderlo anche a se stessa.

Proprio come in Euripide, Phedre riacquista la lucidita subito dopo aver annunciato il
suicidio, poi scoppia in pianto. La nutrice la avverte che semmai cedesse a questo pensiero
funesto, offenderebbe gli déi che le hanno dato la vita, tradirebbe suo marito e i suoi figli e
consegnerebbe il regno al nemico di questi ultimi: Hippolyte. Non appena la regina sente no-
minare il figlio dell’amazzone, lancia un grido. Infatti, come nota Picard®? il nome &
un’evocazione della persona quindi € come se Hippolyte fosse comparso davanti alla matrigna
che tanto prova a rifuggirlo. (Enone cerca di consolarla invitandola a non pensare a Hippolyte
e a godersi la vita finché dura, ma la sua padrona piomba nuovamente nella disperazione
giungendo a dire che sarebbe meglio morire che rivelare il suo segreto funesto. Spazientita, la
nutrice replica « Mourez donc, et gardez un silence inhumain.? » per poi assicurare alla sua
padrona che la prima a morire tra le due sarebbe proprio lei (e infatti sara proprio questo il de-
stino del personaggio), mostrando un sentimento di amore, devozione e fiducia nei suoi con-
fronti. Eppure Phedre teme il giudizio della nutrice e tale terrore risveglia in lei il ricordo della
sorte che hanno condiviso sua madre e sua sorella: come in Euripide, e piu espressamente in
Seneca, tutto nasce, appunto, dalla collera di Vénus. Importante ¢ la reazione di (Enone di
fronte alle parole della padrona: « Oublions-les, Madame. Et qu’a tout I’avenir / Un silence
éternel cache ce souvenir.?* » La nutrice infatti cerca di dimenticare e far dimenticare le ne-
fandezze della stirpe di Phedre nascondendole sotto ad un silenzio eterno cosi come
quest’ultima cerca di farlo nella sua stessa psiche, ma il subconscio € piu forte, come si vedra,
e il segreto verra rivelato, il silenzio sara spezzato. (Enone inizia a capire che la sua padrona €
innamorata, dunque le chiede di chi. Ma la regina, come in tutte le versioni analizzate, non ri-

vela il nome dell’oggetto d’amore se non attraverso una perifrasi:

PHEDRE
Tu connais ce Fils de I’Amazone,

221 phadre, I, 3, vv. 169-172

222 Racine, Phédre [1697] cit., p. 41
223 phedre, I, 3, v. 227

224 phadre, I, 3, vv. 251-252

55



Ce Prince si longtemps par moi-méme opprimé.
(ENONE
Hippolyte ? Grands Dieux !
PHEDRE
C’est toi qui I’as nommé.**

Come fa notare Picard, Phedre sa che la confessione é azione e, proprio perché la regina si ri-
fiuta di agire, non puo pronunciare il nome di Hippolyte?®.

La matrigna ripercorre la storia del suo innamoramento: come in Euripide, appena lei lo
vede, arrossisce e al contempo impallidisce dinanzi a lui. Riconosce infatti il fuoco di Vénus
che aveva gia tormentato sua sorella Ariane e sua madre Pasiphaé. Poi durante il suo monolo-
go rivela, in uno dei passaggi piu belli, che pregando la dea dell’amore in realta il suo pensie-

ro era diretto sempre e solo a Hippolyte che viene paragonato ad un dio:

Quand ma bouche implorait le nom de la Déesse,
J’adorais Hippolyte, et le voyant sans cesse,
Méme au pied des Autels que je faisais fumer,
Joffrais tout & ce Dieu, que je n’osais nommer.”’

Phédre si giustifica dicendo che nei suoi tratti rivedeva il padre e, per alleggerirsi dalla colpa,
fa tutto cio che é in suo potere ovvero perseguitarlo, allontanarlo dalla vista esiliandolo, ma,
come riconosce ella stessa, é tutto vano.

Dopodiché compare Panope, personaggio introdotto da Racine e definito come « femme
de la suite de Phedre », che riporta la notizia della morte di Thésée (« La mort vous a ravi

votre invincible Epoux®®

»). Ma non c¢’é tempo per soffrire poiché Atene reclama un succes-
sore e le voci che corrono vogliono che sia Hippolyte a governare a scapito del figlio legitti-
mo di Thésée e Phedre. Il peggio, pero, & che sul trono potrebbe salire Aricie.

A seguito della notizia, (Enone, che avrebbe seguito la padrona fino alla morte, cerca di
far ragionare la regina: se morisse, suo figlio avrebbe meno possibilita di governare. Inoltre,
proprio perché Thésée non c’¢ piu, il suo amore adesso ¢ diventato “ordinario” ¢ la morte ha

purificato quell’unione che sarebbe altrimenti inconcepibile

Votre flamme devient une flamme ordinaire.
Thésée en expirant vient de rompre les nceuds,
Qui faisaient tout le crime et I’horreur de vos feux.”*

225 phedre, 1, 3, vv. 262-264

226 Racine, Phédre [1697] cit., p. 45
221 phadre, I, 3, vv. 285-288

228 phadre, I, 4, v. 319

229 phadre, I, 5, vv. 350-352

56



(Enone dunque tesse i fili per un piano che possa giovare al regno e alla sua regina: Pheédre
deve rimanere in vita per i suoi figli che hanno due nemici, Hippolyte e Aricie. Pertanto la nu-
trice convince dapprima Phédre che il suo amore non é piu criminale e poi la esorta ad avvici-
narsi a Hippolyte nell’interesse dei suoi figli. Purtroppo mentre la serva dispensa questi con-
sigli e Phedre comincia a sperare in un lieto fine, lo spettatore scopre che tutta questa premura
& vana perché Hippolyte ama Aricie e, come si scoprira a breve, quest’amore & ricambiato®*°.
Il secondo atto si apre con una scena tra Aricie e Ismene, la sua confidente (anche que-
sto personaggio viene introdotto da Racine e non compare né in Euripide né in Seneca), nella
quale la prima si mostra incredula del fatto che Hippolyte voglia vederla. Isméne le fa notare
che la causa di questo appuntamento e la morte di Thésée; Aricie scopre dunque di non avere

pit nemici e chiede come sia morto il re. Isméne riporta le varie dicerie sull’evento:

On dit que Ravisseur d’une Amante nouvelle
Les Flots ont englouti cet Epoux infidéle.

On dit méme, et ce bruit est partout répandu,
Qu’avec Pirithols aux Enfers descendu

Il avu le Cocyte et les Rivages sombres,

Et s’est montré vivant aux infernales Ombres, "

Si noti quanto Racine sottolinei la presunta infedelta di Thésée. Se Euripide e Seneca mettono
in bocca ad un solo personaggio le illazioni sulla lontananza di Teseo, Racine vuole rimarcare
le probabili cause dapprima con Théraméne e poi con Isméne.

Quando la confidente, parlando di Hippolyte, rivela che questi potrebbe essere innamo-
rato di Aricie, la giovane si lancia in un monologo in cui canta la bellezza del principe e le sue
virtu. Poco dopo arriva giustappunto il principe che, sfruttando la notizia della morte del pa-
dre (proprio come fara Phédre piu in 13, in una sorta di simmetria narrativa), confessa il suo
amore proibito alla giovane nemica di sangue attraverso parole che evidenziano quanto sia

inutile rifuggire I’amore poiché esso condurra sempre alla persona amata:

Contre vous, contre moi vainement je m’éprouve.
Présente je vous fuis, absente je vous trouve.
Dans le fond des foréts votre image me suit.

La lumiére du jour, les ombres de la nuit,?

Il momento tuttavia € interrotto dall’arrivo di Phédre; € il momento di climax in cui ci si

prepara alla confessione. Innanzitutto la regina si unisce al cordoglio di Hippolyte per la mor-

2%0 Racine, Phédre [1697] cit., p. 50
231 Phedre, 11, 1, vv. 381-386
232 phadre, 11, 2, vv. 541-544

57



te del padre per poi parlare di suo figlio; quindi chiede a Hippolyte di non riversare la sua col-
lera su di lei a causa del comportamento odioso che lei aveva avuto nei suoi confronti. Infatti
Phéedre si e fatta un esame di coscienza e chiede scusa per aver eretto un muro di odio nei con-
fronti del figliastro; tuttavia il giovane non ha risentimenti e la rincuora dicendo che forse
Thésée e ancora vivo poiché protetto da Neptune. Qui Picard nota un’anticipazione che Raci-
ne ha introdotto nella piéce: Thésée, come d’altronde nelle altre versioni viste, invochera il
potere del dio del mare per punire il figlio®. Eppure Phédre & sicura che il marito non torne-
ra, o0 meglio cerca di rassicurare se stessa cosi da poter amare senza colpa. Si lascia poi scap-
pare una considerazione che Hippolyte scambia per una confessione d’amore nei confronti del

padre:

Que dis-je ? Il n’est point mort, puisqu’il respire en vous.
Toujours devant mes yeux je crois voir mon Epoux.

Je le vois, je lui parle, et mon ceeur... Je m’égare,
Seigneur, ma folle ardeur malgré moi se déclare.**

Le figure di Thésée e Hippolyte si sovrappongono agli occhi di Phédre la quale, rivolgendosi
al giovane con il modo ipotetico dell’irrealta, ripercorre la storia delle gesta del re. In questa
sorta di delirio, la regina si sarebbe scambiata volentieri con la sorella Ariane per poter per-
dersi nel labirinto con Hippolyte. Questi non riesce a seguire il discorso della matrigna e an-
nuncia la sua partenza; e allora che Phedre si lascia scappare la vera e propria dichiarazione
rimarcando ancora una volta di essere oggetto di una vendetta divina, mentre 1’intimita della

2

sua confessione si manifesta attraverso 1’allocutivo di confidenza “tu”:

J’ai voulu te paraitre odieuse, inhumaine.

Pour mieux te résister, j’ai recherché ta haine.
De quoi m’ont profité mes inutiles soins ?

Tu me haissais plus, je ne t’aimais pas moins.”*

Si noti che, in maniera speculare al discorso di Hippolyte su Aricie, Phédre rimarca di aver
cercato di rifuggire da questo suo amore colpevole persino attraverso I’odio, eppure tali pre-
mure si sono rivelate appunto inutili.

Verso la fine del suo discorso, il Super-lo della donna prende il sopravvento, ella do-

manda al figliastro di punirla con la sua spada dandole la morte:

2%3 Racine, Phédre [1697] cit., p. 64
234 Phedre, 11, 5, vv. 627-630
2% phedre, 11, 5, vv. 685-688

58



Venge-toi, punis-moi d’un odieux amour.
Digne Fils du Héros qui t’a donné le jour,
Délivre I’Univers d’un Monstre qui t’irrite.
La Veuve de Thésée ose aimer Hippolyte 22

Notando I’esitazione del figliastro, Phedre stessa prende la spada (Racine riprende da Seneca
I’espediente dell’arma che avra una sua funzione nel proseguo della trama), ma viene pronta-
mente fermata da (Enone che la allontana. Dopodiché Hippolyte, sconvolto dalla notizia, vie-
ne raggiunto da Théramene che gli annuncia che Atene ha dichiarato che il nuovo re ¢ il figlio
di Phédre. Ma non solo, si vocifera che in realta Thésée non sia morto. Hippolyte dunque de-
cide di partire.

Il terzo atto si apre con una Phédre irrequieta, consumata dal rimorso perché teme che il
suo amore non sara mai corrisposto: infatti, come nota Picard, qui si svolge I’azione tragica,
ovvero viene mostrato il personaggio che spera e crede nell’efficacia della sua azione, ma lo
spettatore che osserva sa bene che tale speranza & un’illusione?®’. La regina ipotizza che, sic-
come Hippolyte non ha mai sentito parlare d’amore, la sua confessione forse lo ha turbato.
(Enone asseconda la sua padrona, la quale decide su due piedi di cedere il regno all’amato, sa-
crificando persino I’occasione del figlio di essere re. Chiede alla nutrice di andare a cercarlo e
di convincerlo ad accettare la proposta con tutti i mezzi che possiede (« Presse, pleure, gémis,

peins-lui Phédre mourante. / Ne rougis point de prendre une voix suppliante.?*®

»). La scena
seguente é un piccolo soliloquio in cui Phédre si rivolge nuovamente a Vénus alla quale chie-
de che I’amore che prova per Hippolyte sia corrisposto.

Improvvisamente torna (Enone che si fa portavoce di una terribile notizia per Phedre:
Thésée € vivo ed € a casa — « Le Roi, qu’on a cru mort, va paraitre a vos yeux, / Thésée est ar-
rivé. Thésée est en ces lieux.> ». Alla notizia, il primo pensiero di Phédre corre verso la sua
dignita, infatti la mattina era pronta a morire ancora degna di essere compianta ma, dopo aver
seguito i consigli della serva, morira disonorata. La regina si sente messa alle strette; la mente
corre e si chiede se Hippolyte rivelera al padre (e re) cio che Phédre gli ha confessato. Sente
che i muri e le volte prenderanno vita e la accuseranno: € ossessionata, come la Fedra di Euri-
pide, da cio che la gente dira di lei, dall’immagine che dipingera di lei. La regina pensa infatti

ai suoi figli e all’eredita che lascera loro: « Le crime d’une Meére est un pesant fardeau.?* ».

23 phedre, 11, 5, vv. 699-702

2% Racine, Phédre [1697] cit., p. 74
238 phedre, 111, 1, vv. 809-810

239 phadre, 111, 3, vv. 827-828

240 phedre, 111, 3, v. 864

59



Si noti come la storia di Phédre sia ripetitiva; sua madre Pasiphaé I’ha condannata alla soffe-
renza e adesso lei stessa é conscia della condanna che infligge ai suoi figli.

Dopo averlo visto con gli occhi dell’amore, Phedre adesso vede Hippolyte come un mo-
stro, come I’incarnazione del suo desiderio incestuoso. (Enone le propone di accusarlo per

prima:

Pourquoi donc lui céder une victoire entiere ?
\ous le craignez. Osez I’accuser la premiere
Du crime dont il peut vous charger aujourd’hui.
Qui vous démentira ? tout parle contre lui.

Son épée en vos mains heureusement laissée,

Sfruttando I’espediente senechiano della spada abbandonata, (Enone aiuta Phédre ad accusare
I’amato di aver cercato di stuprarla. La regina e restia, inizialmente, ad accusare un innocente
di un crimine tale, ma la nutrice assume I’onere di farlo al posto suo e la calma dicendo che
Thésée si limitera ad esiliare il figlio (di nuovo, I’ironia di Racine sta in queste battute che
preannunciano gli eventi, i quali saranno piu funesti di quanto i personaggi credano).

Phédre ¢ la prima a incontrare Thésée e gli anticipa cio che (Enone poi spieghera in det-
taglio piu avanti. Dopodiche il re incontra Hippolyte che gli annuncia di voler partire per non
condividere piu quei luoghi con la matrigna senza aver rivelato la confessione che questa gli
aveva fatto. Thésée non si sa spiegare la ragione della decisione del figlio e si rivolge agli déi
che lo hanno liberato, dopo sei mesi, dall’inferno per ricondurlo in una casa ormai governata
dall’orrore. Il re e costretto ad accettare suo malgrado la partenza del figlio e decide di ritirarsi
nelle sue stanze per conoscere la verita sulla questione anticipata da Phedre. A Hippolyte sono
affidate le ultime battute dell’atto che, come quelle di (Enone, anticipano ironicamente il suo
tragico epilogo: « De noirs pressentiments viennent m’épouvanter. / Mais I’Innocence enfin
n’a rien a redouter.?*? »,

Il quarto atto si apre in medias res: la nutrice ha gia accusato Hippolyte e lo spettatore
assiste alla reazione di Thésée il quale si convince della colpevolezza proprio a causa della
spada: « J’ai reconnu le fer, instrument de sa rage ; / Ce fer dont je I’armai pour un plus noble
usage.**® ». Come Phédre, anche Thésée mostra una certa ossessione per la reazione che di un
tale scandalo potrebbero avere le persone, infatti chiede piu volte a (Enone se nel paese si sa-
pesse gia di questo crimine; ma la nutrice taglia corto per ritirarsi a prendersi cura della regi-

na. Subito dopo compare in scena Hippolyte. Thésée si confronta con lui adducendo come va-

241 phedre, 111, 3, vv. 885-889
242 phadre, 111, 6, vv. 995-996
243 phedre, 1V, 1, vv. 1009-1010

60



lida prova della sua colpevolezza I’annunciata partenza; in parole povere Hippolyte tenta la
fuga per scappare di fronte alle conseguenze del suo crimine. Pertanto Thésée, come in Euri-
pide e Seneca, invoca Neptune (sebbene in questo momento non scagli ancora la maledizione

su suo figlio):

Et toi, Neptune, et toi, si jadis mon courage
D’infames Assassins nettoya ton rivage,
Souviens-toi que pour prix de mes efforts heureux
Tu promis d’exaucer le premier de mes veeux.?*

L’unica differenza qui € che in Euripide, secondo quanto riporta lo scolio gia citato, la male-
dizione di Teseo nei confronti di Ippolito sarebbe il terzo desiderio che Nettuno gli concede
mentre in Racine ¢ il primo.

Inutili sono gli sforzi di Hippolyte di ragionare col padre. Sebbene possa raccontare la
verita e scagionarsi, il giovane decide di non infrangere il silenzio e risparmiare al padre il do-
lore della verita. Come nota Picard il sentimento che differenzia I’Hippolyte di Racine
dall’Ippolito di Euripide é che, se quest’ultimo resta in silenzio per rispettare un giuramento
fatto, il primo mostra un sentimento piu delicato, il pudore. Sara infatti il suo senso dell’onore
a condannarlo a morte®®. Il principe, che qui sembra essere I’unico personaggio ragionevole,
implora il padre di esaminare la questione tenendo conto della sua vita che, lo ricordiamo, &
sempre stata casta (dell’amore per Aricie Thésée ancora non sa niente) e pertanto &€ improba-
bile che abbia commesso il reato di cui e accusato: « Examinez ma vie, et songez qui je suis. /
Quelques crimes toujours précédent les grands crimes.?*® ». Eppure, nonostante questo appel-
lo, Thésee non crede al figlio e lo accusa di essere rimasto affascinato dalla matrigna. Hippo-

Iyte confessa allora di essere si innamorato, ma non della matrigna, bensi di Aricie:

Non, mon Pére, ce cceur (c’est trop vous le celer)
N’a point d’un chaste amour dédaigné de brdler.
Je confesse a vos pieds ma véritable offense.
J’aime, j’aime, il est vrai, malgré votre défense.
Aricie a ses lois tient mes voeux asservis.

La fille de Pallante a vaincu votre Fils.?*’

Thésée non crede alle parole di Hippolyte e pensa le abbia dette per evitare I’accusa.

Dal canto suo, il giovane si permette un’insinuazione su Phedre, che fa arrabbiare ancora di

24 phadre, 1V, 2, vv. 1065-1068
245 Racine, Phédre [1697] cit., p. 91
246 phadre, 1V, 2, vv. 1092-1093
247 phedre, 1V, 2, vv. 1119-1124

61



piu il re, per terminare ricordando la stirpe della regina, macchiata dagli orrori. Thésée e furi-
bondo e caccia il figlio dandogli del traditore.
Nella scena seguente, il re in un soliloquio si rivolge a Neptune e scaglia finalmente la

maledizione:

Neptune, par le Fleuve aux Dieux mémes terrible
M’a donné sa parole, et va I’exécuter.
Un Dieu vengeur te suit, tu ne peux |*éviter.?*®

Come riporta Picard, il senso tragico é dato dal fatto che anche Thésée é prigioniero del dio il
quale, infatti, non potra rimuovere la maledizione una volta scoperta la verita e dunque non
potra salvare il figlio innocente®®.

Compare successivamente Phedre che, divorata dal rimorso, chiede a Thésée di rispar-
miare I’amato Hippolyte, ma ormai é troppo tardi: il re non ha ucciso il principe ma a vendi-
care I’onore della regina ci pensera Neptune. Durante la conversazione, Phédre scopre inoltre
che il cuore di Hippolyte batte per Aricie. Rimasta sola, la matrigna parla tra sé e sé e sente
crescere in lei la gelosia: « Hippolyte est sensible, et ne sent rien pour moi ! / Aricie a son
ceeur ! Aricie a sa foi 1%° ». Subito dopo entra in scena (Enone che confessa di avere un brutto
presentimento, ma a Phedre tale presentimento non interessa; sembra solo importarle il fatto
di confessare alla nutrice di avere una rivale. Tale scoperta fa sprofondare infatti I’innamorata
in un baratro di rimorsi, sofferenza e tormento e, se i due giovani si parlavano e dungue vive-
vano la loro “relazione” alla luce del sole, la regina era costretta a rifuggirla, a nascondersi. E
adesso che si e messa in ridicolo con Hippolyte rischiando di perdere I’onore se questi raccon-
ta la verita, Phédre vorrebbe fuggire. Tuttavia nemmeno la morte puo darle sollievo poiché il
padre Minos € giudice degli inferi. Infatti, come riporta Picard, la regina é assediata: il cielo e
gli inferi, dove vivono i suoi avi (rispettivamente Soleil e Minos) sono specchi che riflettono
incessantemente i crimini di cui si € macchiata, pertanto la donna non puo fuggire nemmeno

251

da se stessa™". (Enone, dal canto suo, cerca di rincuorarla e minimizza la faccenda derespon-

sabilizzando la padrona, che non puo vincere contro il destino:

\Vous vous plaignez d’un joug imposé dés longtemps.
Les Dieux méme, les Dieux de I’Olympe habitants,
Qui d’un bruit si terrible épouvantent les crimes,

248 phedre, Iv, 3, vv. 1158-1160

2% Racine, Phédre [1697] cit., p. 95
20 phadre, 1V, 5, vwv. 1203-1204

21 Racine, Phédre [1697] cit., p. 102

62



Ont brilé quelquefois de feux illégitimes.**

A queste parole Phédre reagisce scagliandosi contro la nutrice, accusandola di averla mal con-
sigliata dall’inizio; infine invoca una punizione terribile su di lei.

L’ultimo atto si apre con i due giovani innamorati: Aricie vuole convincere Hippolyte a
raccontare la verita a suo padre, ma questi, come gia ricordato, preferisce per pudore rispar-
miargliela. Dopodiché chiede all’amata di non parlare piu di quegli eventi poiché confida nel
volere degli déi che sapranno punire Phedre (stavolta I’ironia € meno palesata, Phedre sara ve-
ramente punita ma prima tocchera a Hippolyte perire) e infine chiede alla ragazza di scappare
con lui e andare verso un tempio in cui le menzogne sono punite cosi da dimostrarle il suo
amore. Purtroppo il re sta arrivando cosi Aricie lascia scappare il suo amato. A tal proposito,
Jean Pommier riporta un aneddoto che concerne la vita di Racine: Madame de Maintenon
(moglie morganatica del Re Sole) si sarebbe incontrata, in un vicolo appartato dei giardini di
Versailles, col drammaturgo per avere un colloquio segreto con lui, ma sorpresi dal rumore di
un calesse, gli avrebbe detto: « C’est le Roi qui se proméne, cachez-vous®™: » un po’ come
Aricie dice a Hippolyte « Le Roi vient. Fuyez [...]>* ».

Tornando alla tragedia, la ragazza dimostra grande sangue freddo nel confronto che ha
col re uccisore dei suoi famigliari: attraverso una serie di domande, Aricie cerca di far ragio-
nare Thésée, ma questi la accusa di essere accecata dall’amore per Hippolyte per vedere la sua

colpevolezza allorché la ragazza giunge quasi sul punto di dire la verita su Phedre:

Prenez garde, Seigneur. Vos invincibles mains

Ont de Monstres sans nombre affranchi les humains.
Mais tout n’est pas détruit. Et vous en laissez vivre
Un... Votre Fils, Seigneur, me défend de poursuivre.?®

Il re viene lasciato a pensare da solo e chiede di vedere nuovamente (Enone per chiarire
ogni dubbio, ma Panope gli rivela che questa si € suicidata e che la regina ha I’aspetto di una
moribonda. Inoltre per tre volte ha cercato di scrivere una lettera (si noti la similitudine con la
lettera euripidea). Udite queste parole, Thésée invoca il ritorno del figlio mostrando un altro

effetto tragico: proprio colui che I’ha condannato a morte vuole ritornare sui suoi passi, ma

252 Phedre, 1V, 6, vv. 1303-1306

253 Jean Pommier, Aspects de Racine. L *histoire littéraire d ’un couple tragique cit., p. 154
>4 Phedre, V, 3, v. 1407

2> Phedre, V, 3, . 1443-1446

63



non puo, la sua agitazione € vana. L’unica cosa che puo fare e guardare e raccogliere i frutti
funesti della sua maledizione®®.

Come in Euripide e Seneca, giunge sulla scena un servo che racconta la tragica sorte del
principe. In Racine é Théraméne che sottolinea subito I’innocenza dell’amico: « J’ai vu des

257 % 1l rac-

mortels périr le plus aimable, / Et j’ose dire encor, Seigneur, le moins coupable.
conto non si discosta molto dalle versioni euripidea e senechiana in cui un mostro marino
emerge dal mare e spaventa i cavalli del carro di Hippolyte che lo conducono alla morte. Ari-
cie si precipita sul luogo e vede il cadavere lacerato dell’amato. Le descrizioni plastiche te-
stimoniano la fine dell’azione tragica e il compimento dei destini®®.

Nell’ultima scena compare Phédre che, lo si ripete, a differenza di Euripide ma simil-
mente a Seneca é viva fino alla fine della tragedia. Il re si rivolge a sua moglie ma nelle sue
parole traspare un senso di incertezza. Al malessere che gia prova, infatti, non vuole sommare
il dolore di aver condannato suo figlio ingiustamente, tuttavia la tragedia non gli permette tale

ignoranza poiché Phedre dira una volta per tutte la verita:

Non, Thésée, il faut rompre un injuste silence.
Il faut a votre Fils rendre son innocence.
Il nétait point coupable.?®®

La lucidita riacquistata, Phédre racconta del suo asservimento al disegno di Vénus, delle bugie

architettate dalla nutrice e infine richiede il perdono:

J’ai voulu, devant vous exposant mes remords,
Par un chemin plus lent descendre chez les Morts.
J’ai pris, j’ai fait couler dans mes brilantes veines
Un poison que Médée apporta dans Athénes.?®

Se in Euripide Fedra si suicida impiccandosi e in Seneca usando la spada di Ippolito, in Raci-
ne e proprio attraverso il veleno che la donna si da una morte lenta e dolorosa in modo tale da
poter redimere I’onore dell’amato e perire subito dopo senza essere fermata. Le ultime parole
della tragedia sono consegnate a Thésée che, come in Seneca, invoca una damnatio memo-

riae.

2% Racine, Phédre [1697] cit., p. 113

%7 phedre, V, 6, vv. 1493-1494

2%8 Racine, Phédre [1697] cit., p. 118

2% phedre, V, scéne derniére, vv. 1617-1619
260 phedre, V, scéne derniére, vv. 1635-1638

64



A soli due giorni di distanza dalla rappresentazione della Phedre di Racine, Pradon met-
te in scena la tragedia omonima il 3 gennaio 1677 presso il Théatre Guénégaud. Nella prefa-
zione alla tragedia si fa riferimento alla querelle che la sua opera ha scatenato sovrapponendo-
si a quella del suo contemporaneo: « A I’arrivée d’un second Hippolyte & Paris, toute la Ré-
publique des Lettres fut émue, quelques poétes traiterent cette entreprise de témérité inouie, et
de crime de Iése-majesté poétique®® ». Tuttavia, come fa notare lo stesso drammaturgo, se
Euripide avesse visto la versione di Seneca non avrebbe intentato lo stesso processo che un
certo tipo di pubblico sta avanzando contro di lui, poiché, come i pittori traggono ispirazione
dallo stesso soggetto, cosi i drammaturghi devono essere liberi di farlo a loro volta. Inoltre di
questa fruttuosa varieta si giova il pubblico che dispone, appunto, di piu opere per il suo pia-
cere.

In un articolo de Le Mercure Galant, si riporta che

Le vendredi premier jour de I’an, les comédiens de I’Hotel de Bourgogne donneérent la
premiére représentation de la Phédre de M. Racine ; et le dimanche suivant, ceux de la
Troupe du Roi lui opposérent la Phédre de M. Pradon [...] Elles ont fait ici beaucoup de
bruit, et j’ai peine a concevoir d’ou vient qu’on s’est avisé d’en vouloir juger par compa-
raison de I’un a I’autre, puisqu’elles n’ont rien de commun que le nom des personnages
gu’on y fait entrer; car je tiens qu’il y a une fort grande différence a faire, de Phédre
amoureuse du fils de son mari, et de Phedre qui aime seulement le fils de celui qu’elle n’a
pas encore épousé. Il est si naturel de préférer un jeune prince a un Roi qui en est le pére,
que pour peindre la passion de I’une, on n’a besoin que de suivre le train ordinaire des
choses ; c’est un tableau dont les couleurs sont faciles a trouver, et on n’est point embar-
rassé sur le choix des ombres qui le doivent adoucir : mais quand il faut représenter une
femme qui, n’envisageant son amour qu’avec horreur, oppose sans cesse le nom de belle-
mére a celui d’amante, qui déteste sa passion, et ne laisse pas de s’y abandonner par la
force de sa destinée, qui voudrait se cacher a elle-méme ce qu’elle sent, et ne souffre
qu’on lui en arrache le secret que dans le temps ou elle se voit préte d’expirer; c’est ce qui
demande I’adresse d’un grand maitre; et ces choses sont tellement essentielles au sujet
d’Hippolyte, que c’est ne I’avoir pas traité, que d’avoir éloigné I’image de I’amour inces-
tueux qu’il fallait nécessairement faire paraitre. Ainsi, Madame, je ne vois point qu’on ait
eu aucune raison d’examiner laquelle des deux piéces intéresse plus agréablement
Iauditeur, puisqu’elles n’ont aucun rapport ensemble du c6té de la principale matiére.??

Il soggetto, é vero, € lo stesso, ma, come si legge dalla lettera pubblicata nella rivista, esso e
affrontato in modo completamente diverso.

Occorre ricordare che il mondo dello spettacolo, tanto oggi quanto allora, era costellato
da faide, una delle quali riguardava per 1’appunto Racine: vittima di un complotto ordito

all’hotel de Bouillon ad opera di alcuni habitués che facevano il bello e il cattivo tempo, fu

261 phedre et Hippolyte di Pradon, p. 5 <https://theatre-classique.fr/pages/pdf/PRADON_PHEDRE.pdf> [29
agosto 2024]

262 Grafia aggiornata, Le Nouveau Mercure Galant, <https://obvil.sorbonne-universite.fr/corpus/mercure-
galant/MG-1677-03/#MG-1677-03_026>, [28 agosto 2024]

65



deciso, da parte di un’assemblea composta da Philippe de Mancini (duca di Nevers), Madame
de Sévigné, Madame de Grignan, Emmanuel de Coulanges (parente di Madame de Sévigné e
amico intimo del duca di Nevers) e dai principi di Venddme®, di opporre alla Phédre di Ra-
cine quella di Pradon. Madame de Bouillon, proprietaria dell’hotel particulier che porta il suo
nome, prenoto in anticipo le prime file per le prime sei rappresentazioni di entrambe le opere.
Cosi, il 3 gennaio, i posti presso 1’hdtel Guenégaud — il teatro dove era rappresentata I’opera
di Pradon — erano occupati mentre quelli dell’hOtel de Bourgogne — il teatro dove era rappre-
sentata I"opera di Racine — rimasero vuoti’®*. Racine ne soffri molto, ma fortunatamente tale
onta duro solo, per I’appunto, sei giorni e, una volta lasciata alle sue sole forze, la Phédre di
Pradon fu schiacciata dalla rivale.

Nel XVIII secolo sono numerose le riscritture del mito di Fedra nel campo dell’Opera:
la prima, in ordine cronologico, e quella di Jean-Philippe Rameau, Hippolyte et Aricie rappre-
sentata per la prima volta il 1° ottobre 1733 a Parigi. La tragedia consta di cinque atti e un
prologo ed & basata sul libretto di Simon-Joseph Pellegrin®®. Nel 1758-1759 Carlo Innocenzo
Frugoni e incaricato di tradurre e adattare il libretto di Simon-Joseph Pellegrin. Per musicarlo
viene scelto il compositore pugliese Tommaso Traetta cosi, nel maggio del 1759, nel Teatro
Ducale di Parma viene rappresentata per la prima volta 1’Ippolito e Aricia. Nel 1786 compare,
sul suolo francese, la Phédre di Jean-Baptiste Lemoyne; tragedia in tre atti sul libretto di Fra-
ncois-Benoit Hoffman la cui protagonista, un mezzosoprano, & Judith van Wanroij e il cui pro-
tagonista, Julien Behr, & uno dei tenori pitl raffinati dell’epoca®®. Infine, in Italia, famosa & la
Fedra di Giovanni Paisiello: si tratta di un dramma in due atti su libretto di Luigi Bernabo
Salvoni, elaborazione a sua volta del libretto di Carlo Innocenzo Frugoni la cui prima rappre-
sentazione é avvenuta a Napoli nel Teatro di San Carlo il 1° gennaio 1788. Il ruolo di Teseo é
affidato al tenore Giacomo David, quello di Aricia a Brigida Banti Georgi mentre Ippolito &
interpretato dall’ultimo dei grandi castrati, Giovanni Crescentini®®’.

Con lo scoppio della rivoluzione del 1789, molte opere del Grand Siécle francese ven-
gono corrette, annotate o censurate. Purtroppo, come riporta Antonino Sergi, alcune delle co-

pie modificate sono andate perdute durante I’epoca della Comune a causa dell’incendio che

263 phedre di Racine, p. 64 <https://www.theatre-classique.fr/pages/pdf/RACINE_PHEDRE.pdf> [29 agosto
2024]

264 Ivi, p. 65

265 Jean-Philippe  Rameau, Hippolyte et Aricie, Parigi, 1733 < https:/bibliotheques-
specialisees.paris.fr/ark:/73873/pf0000336668/v0001.simple.selectedTab=thumbnail> [22 giugno 2025]

2%¢ Jean-Baptiste Lemoyne, Phédre, Parigi, 1786 <https://www.gbopera.it/2021/01/jean-baptiste-lemoyne-1751-
1796phedre-1786/> [22 giugno 2025]

%7 Giovanni Paisiello, Fedra, Napoli, 1788 < https://www.gbopera.it/2021/01/giovanni-paisiello-1740-1816-
fedra-1788-2/> [22 giugno 2025]

66



coinvolse il Palazzo delle Tuileries e gli Archives de la Préfecture?®, Sotto il pugno di ferro di
Joly (il “contrdleur des théatres™), il teatro dell’Ancien Régime viene “repubblicanizzato”, cosi
nel 1791 il Théétre de la République cancella dal suo repertorio tutte le tragedie contenenti re
e principi. Il Théétre de la Nation, al contrario, continua a rappresentare pieces con tali perso-
naggi almeno fino all’estate del 1793%°. Dopo un breve periodo di lontananza dalle scene,
Phédre ricompare nel Théatre de I’Egalité (ex Théatre Frangais) nell’anno 11l — a cavallo tra
1794 e 1795 — con alcune modifiche: I’interesse politico ha poco spazio e cid permette di sor-
volare sulla condizione regale dei personaggi sopprimendo dunque i titoli di re, regina e prin-
cipe?™. Il Théatre de I’Egalité viene chiuso nel 1794 e la sua troupe, la Comédie francaise,
viene accolta nel Thééatre de la rue Feydeau dove continua a proporre una Phedre “censurata”.

Riportiamo solo un verso da ogni atto in cui tale censura ¢ stata applicata:

Qui sait méme, qui sait si le Roi votre pére (v. 17)

Qui sait méme, qui sait si enfin si votre pére (1793)

Parle de vous, me nomme, et le fils de la Reine. (v. 486)
Parle de vous, me nomme, une nouvelle peine. (1793)

De quel ceil voyez-vous ce prince audacieux ? (v. 883)

De quel ceil voyez-vous ce jeune audacieux ? (1793)
C’est trop laisser la Reine a sa douleur mortelle ; (v. 1033)
\otre épouse se livre a sa douleur mortelle. (1793)

Des princes de ma race antiques sépultures, (v. 1393)

Des héros de ma race antiques sépultures, (1793)

Per concludere, come nota Sergi, il numero di correzioni o cancellazioni é troppo irrilevante
perché si possa considerare la Phédre rivoluzionaria una riscrittura: solo quarantacinque versi
sono modificati e quarantotto soppressi per un totale di novantatré versi censurati sui 1654

composti da Racine, ovvero meno del 6%2"*.

2.3 Il palinsesto di Fedra nella contemporaneita

Nelle rielaborazioni moderne perlopiu si abbandonano le ambientazioni e i nomi appar-
tenenti alla tradizione antica, molti elementi scenici e dialogici vengono adattati alla societa
contemporanea. Il primo esempio & La Curée?’? di Emile Zola — romanzo comparso nel 1871

— che ridisegna il triangolo incestuoso ambientandolo nella Parigi del Secondo Impero. Renée,

268 Antonino Sergi, Phédre corrigée sous la Révolution in Dix-huitiéme Siécle, n°6, 1974, Lumiéres et Révolu-
tion, p. 153

289 |vi, p. 154

270 i, p. 155

2™ vi, p. 164

22 Emile Zola, La Curée, Paris, Gallimard, Folio, 1981

67



moglie di Aristide, si innamora del figliastro Maxime che Aristide aveva avuto insieme alla ex
moglie deceduta, Angéle.

In Italia, invece, Gabriele d’Annunzio cerca di rendere omaggio alla tragedia greca con
la sua Fedra, la cui prima rappresentazione avvenuta al Teatro Lirico di Milano nel 1909 fu
un insuccesso. Dedicata alla sua amante e soprano russa Nathalie de Goloubeff, viene ripro-
posta al Teatro Argentina circa un mese dopo. D’Annunzio si rivolge a lldebrando Pizzetti per
metterla in musica, cosi nel 1915 si tiene la prima al Teatro della Scala di Milano®’®. La Fedra
dannunziana € ispirata, molto probabilmente, piu a quella senechiana che a quella euripidea
poiché il vate rifiuta I’immagine dell’eroina languida, preoccupata da cio che possano pensare
gli altri. Abbandonata al suo istinto, scopre nell’erotismo il modo per manifestare quell’lo che
sfugge al controllo del Super-10°".

Dalla penisola iberica giunge nel 1910 un adattamento teatrale di Miguel de Unamuno,
in cui Fedra e borghese e cristiana, ma soprattutto prima di uccidersi, tormentata dai rimorsi,
decide di rivelare la verita in una lettera permettendo cosi la riconciliazione tra padre e fi-
glio®”.

Nel 1924, dal nuovo continente proviene invece Desiderio sotto gli olmi del dramma-
turgo newyorkese Eugene O’Neill il quale ambienta la sua storia nel New England. In questa
riscrittura, oltre all’incesto consumato giungono le complicazioni della gravidanza e
dellinfanticidio®”.

Di pochi anni dopo, 1928, ¢ la Fedra della poetessa russa Marina Ivanovna Cvetaeva,
dramma in cui Fedra propone a Ippolito di suicidarsi insieme per scappare dalla peccaminosa
realta®”’.

Cesare Pavese compone, tra il 1945 e il 1947, Dialoghi con Leuco, una raccolta di brevi
dialoghi in cui Ippolito (sotto il nome di Virbio) conversa con Diana dopo che questa I’ha re-
suscitato e Teseo dialoga con Lelego®’®. Teseo & il protagonista del romanzo eponimo pubbli-
cato da André Gide nel 1946 dove il punto di vista € quello del re che scrive per il figlio:
« C’est pour mon fils Hippolyte que je souhaitais raconter ma vie, afin de I’en instruire?”® ».
Come se si trattasse di un seguito della tragedia raciniana, Teseo si scaglia contro la falsa ac-

cusa che la moglie suicida ha rivolto nei confronti di Ippolito. Di Mary Renault & poi The Bull

23| A. Seneca, Fedra in Medea, Fedra cit., p. XXVIII
2% vi, p. XXX

2"5 Euripide, Ippolito cit., p. 152

278 bidem

27 Ibidem

2’8 Ibidem

2% André Gide, Thésée, Paris, Gallimard, 1946, p. 13

68



from the Sea”®, romanzo del 1962 dove & Teseo in persona che uccide la moglie dopo aver
scoperto la verita.

Due sono le opere di Marguerite Yourcenar dedicate a Fedra: Qui n’a pas son Mino-
taure ?, opera teatrale del 1963 e Feux, raccolta di prose liriche del 1936. Nella prima, la re-
gina si concede al re ignaro della sventura che lo attende®".

Nel 1975 si ha la Fedra di Ghiannis Ritsos contenuta in Quarta dimensione®®?. Stanca di
fingere, la figlia di Pasifae rivela con calma la passione che prova per il figliastro.

Ambientata nell’India coloniale, la Phaedra Britannica di Tony Harrison del 1975 vede
come protagonista Fedra-Memsahib, moglie del governatore inglese, innamorata del figliastro
Thomas®®.

In terra nostrana, nel 1990, compare uno scritto, definito da Margherita Rubino un «bel-
lissimo libro che sta a meta fra il romanzo e il saggio®*», di Nadia Fusini, La Luminosa. Ge-
nealogia di Fedra, edito da Feltrinelli. In quest’opera, suddivisa in quattro capitoli, Fusini
fornisce un’interpretazione del personaggio di Fedra partendo dalla base euripidea. Dopo una
sorta di riassunto della storia tra la matrigna e il figliastro nel primo capitolo titolato La danza
incatenata, nel secondo (chiamato Allacci fatali) la scrittrice tratta il tema del nodo che av-
volge e collega tutti i personaggi e che si concretizza nel luogo fisico del labirinto. 1l terzo ca-
pitolo, Sigillo materno, evoca la simmetria delle due dee Afrodite e Artemide che aprono e
chiudono rispettivamente la tragedia euripidea e si concentra sulla tara che Fedra ha ereditato
da sua madre Pasifae. Nell’ultimo capitolo, L’icona nera, Fusini descrive I’importanza di Cre-
ta, isola da cui si irradiano numerosi miti antichi®®,

Nel 1994 Patrizia Valduga compone un monologo, Fedra / un monologo da Racine, che
viene pubblicato da Einaudi nel 1997 nella raccolta Cento quartine e altre storie d’amore.
Composto da ventotto strofe di lunghezza diversa, il monologo € scritto in endecasillabi sciol-

ti. Seppur ispirata alla Fedra raciniana, I’eloquenza tragica della protagonista e la sua violenza

verbale tramite la quale ella si esprime sono tipicamente senechiane®.

280 Mary Renault, The Bull from the Sea, New York City, Pantheon Books, 1962
281 Euripide, Ippolito cit., p. 153
282 Ghiannis Ritsos, Quarta dimensione, traduzione di Nicola Crocetti, introduzione di Ezio Savino, Milano,
Crocetti, 2013
283 Euripide, Ippolito cit., p. 153
284 Margherita Rubino, Fedra. Per mano femminile, il melangolo, Genova 2008, p. 80
28 per un’analisi piu esaustiva, si veda la tesi di laurea di Giovanna Vivinetto, Il nodo insoluto di Fedra. L'irra-
diazione letteraria del mito di Fedra attraverso i drammi antichi di Euripide e di Seneca e le riscritture moderne
<218iGNadia Fusini e di Patrizia Valduga, Universita degli Studi La Sapienza, Roma, A.A. 2015/2016

Ivi, p. 81

69



Infine, I"ultima riscrittura che sara menzionata € quella di Sarah Kane, comparsa nel
1996, dal titolo Phaedra s Love. Si tratta di un’opera teatrale dalle tinte inquietanti in cui Ip-
polito e dedito all’onanismo e Fedra gli pratica una fellatio. Il giovane dunque non e piu puro

e casto, bensi il suo contrario: dissoluto e depravato®®’.

27 |bidem

70



CAPITOLO Il

3.1 La tragedia raciniana

La tragedia raciniana, come la considera Bénichou, ¢ 1’incontro di un genere letterario
nutrito di sublime con un nuovo spirito ostile all’idea stessa di sublime. Nel XVII secolo, la
tragedia cercava di produrre nel pubblico uno slancio verso I’ammirazione morale, difatti era
tutta orientata verso la grandezza. 1l pubblico era solito ammirare a teatro grandi gesta, pen-
sieri insoliti e sensibilita del cuore; é cid che si aspettava da questi eroi (re e principi), era cio
che «la loi du genre imposait aux auteurs comme les seuls personnages dignes de la tra-
gédie” », e per questo alla gloria degli eroi era legata indissolubilmente anche quella dei loro
creatori.

A partire dal 1650 si tendono a sostituire alla religione i grandi interessi e all’eroismo
I’amore. Cio che si chiamava affetto all’epoca era una forma rinnovata dell’antico spirito cor-
tese e dei suoi temi tradizionali, come per esempio la devozione assoluta all’oggetto amato e
I’idealizzazione dell’amore stesso. Vi era un conflitto tra affetto e grandi virtl eppure 1’uno
non e mai riuscito a imporsi sulle altre — e viceversa —: difatti era raro trovare tragedie intera-
mente tenere quanto quelle interamente eroiche. L’Alexandre, per esempio, mischia eroismo e
gloria e tale compenetrazione di sublime e affetto € comprensibile se si pensa, come suggeri-
sce Bénichou, alla loro fonte comune: 1’idealismo aristocratico. Eroismo e affetto sono infatti
qualita dell’animo imprescindibili sia per un vero e proprio eroe che per un vero e proprio
amante. Pertanto, 1’assenza di questi tratti distintivi negli eroi raciniani crea uno stravolgimen-
to della psicologia tragica. Racine € considerato dunque originale a causa di questo suo rifiuto
di eroismo idealizzato e dolcezza sentimentale in favore della vera natura dell’uomo®®.

Andromagque inaugura questa corrente anche se al suo interno si ritrovano elementi clas-
sici del teatro tragico dell’epoca — come per esempio la rivalita della vedova di un eroe con
una giovane principessa o 1’opposizione di un re fiero ad un amante perfetto che tuttavia viene
respinto. Tra le innovazioni introdotte si trova la psicologia dell’amore che sara ripresa in Ba-

jazet e approfondita in Phedre nella quale tale psicologia dell’amore ¢ 1’elemento piu violen-

temente contrario alla tradizione®®.

288 p_Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 131
28 |vi, p. 135
2% |bidem

71



Racine rompe la tradizione scenica introducendo nella tragedia, per 1’appunto, un amore
violento e omicida, contrario a quello della tradizione cortese poiché il carattere dominante
dell’amore cavalleresco risiedeva nella sottomissione o nella devozione alla persona amata. Il
drammaturgo distrugge tale costruzione quando nella prefazione di Andromaque scrive a pro-
posito del suo Pyrrhus ritenuto troppo violento: « J’avoue qu’il n’est pas assez résigné a la vo-
lonté de sa maitresse, et que Céladon a mieux connu que lui le parfait amour. Mais que faire ?
Pyrrhus n’avait pas lu nos romans®" ». L’amore che provano i due personaggi ¢ un desiderio
geloso che si attacca all’essere amato come ad una preda e, poiché legato ad
un’insoddisfazione profonda, tale desiderio di possesso porta ad un’aggressivita violenta nei
confronti dell’oggetto amato. Amore e odio sono la negazione stessa della devozione cavalle-
resca e si pongono, nella loro equivalenza, al centro della psicologia raciniana dell’amore®*,
In Néron e possibile osservare una forma di unione tra I’amore ¢ la spietatezza: come sostiene
Bénichou, Néron ama di Junie il fatto che sia vittima e il suo amore nasce proprio dalla soffe-
renza che egli stesso le causa; o ancora, in Phédre, siccome I’amore che la regina prova per

Hippolyte la perseguita, lei vede il giovane stesso come il suo aguzzino:

Mon repos, mon bonheur semblait étre affermi;
Athénes me montra mon superbe ennemi |[...]
Par mon époux lui-méme a Trézene amenée,
J’ai revu I’ennemi que j’avais éloigné®®

Non appena Phedre scopre I’amore che il principe prova per Aricie, la tortura passiva si tra-
sforma in aggressione, in vero e proprio odio. Cosi, come riporta Bénichou, Phedre rappre-
senta il delirio di persecuzione. Per di piu, la passione brutale e possessiva che Racine ha so-
stituito all’amore ideale cavalleresco risulta impotente nel trovare un equilibrio; € in questo
che la psicologia di Racine si avvicina alle idee disumane di Port-Royal. In una nota, Béni-
chou spiega inoltre che sarebbe un errore caratterizzare la psicologia di Racine solo per il fatto
che I’amore, nelle sue tragedie, domina tutti gli altri sentimenti: 1’amore regna veramente nel-
le opere di ispirazione cortese. Cio che distingue i personaggi di Racine non é la potenza di
tale amore, bensi la forma che esso assume: sia egoista che nemico di sé, votato al disastro. La
novita di Racine risiede nel modo in cui concepisce ’istinto in generale che ¢ tragico ed

estraneo ai valori®®*,

91 3. Racine, Andromaque in (Euvres complétes Cit., pp. 194-256
2%2 p_Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 136

2% Phedre, I, 3, vv. 271-272 e 302-303

2% p_Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 138

72



Se nel teatro di Corneille la gelosia, il crimine e la vendetta sono accompagnati da
un’affermazione cosciente dell’individuo e il passaggio dall’amore all’odio, per esempio, av-
viene in modo chiaro, nel teatro di Racine accade il contrario; la passione tende a possedere la
persona che la prova ed e negazione della liberta, confutazione dell’orgoglio. L’intenzione di
Racine ¢ dunque quella di abbassare 1’uomo al livello della natura. Sommergendo la ragione e
la coscienza, Racine dipinge una passione che necessita dell’oscurita per agire e quando que-
sta esige di spiegare la propria condotta, « il faut chercher derriére ses fausses raisons quelque
intérét tout-puissant du cceur®™ ». Fedele allo spirito giansenista, Racine si prende gioco
dell’intelligenza: 1 suoi personaggi non si trovano mai ad un livello tanto basso nella scala
della grandezza umana di quando discutono. Un esempio € Hermione nei confronti di Oreste
una volta che questi ha commesso I’omicidio che ella stessa gli aveva comandato. Questo fal-
so uso della ragione, come nota Bénichou, rende caricaturale 1’eroismo che viene ridotto ad
una facciata verbale. Pertanto la tradizione eroica, fedele a sé stessa in apparenza, si ritrova in
Racine a negarsi. Tuttavia lo smarrimento della ragione non sempre accompagna la violenza
della passione: da Andromaque in poi, come testimonia Bénichou, Racine pare preferire un
declino lucido per i suoi personaggi.

Per quanto riguarda il lamento tragico di fronte al destino, che si rivestiva in Corneille e
I suoi contemporanei di un linguaggio stoico, esso riappare in Racine come lamento vero e
proprio, trasposto pero dalla fatalita esterna a quella passionale e sovraccaricata dall’angoscia
dal rimorso e dal disprezzo di s6*®. Per ’orgoglio dell’io, la passione colpevole & una confes-
sione di miseria e tale confessione raggiunge 1’intensita di un’angoscia metafisica: « Et moi,
triste rebut de la nature entiére, / Je me cachais au jour, je fuyais la lumiére?’ ». Una colpevo-
lezza talmente opprimente € figlia di istinti reputati mostruosi sebbene qualsiasi istinto, nella
concezione pessimistica di Racine e Port-Royal, rientri in questa categoria. Il carattere inquie-
tante attribuito all’istinto giustifica una repressione severa che alimenta a sua volta 1’orrore
dell’vomo nei propri confronti. Questa lotta incessante della natura e della morale e diversa
dallo slancio diretto e continuo della sublimazione eroica.

Si ¢ parlato della rivoluzione della psicologia dell’amore. Una novita che Racine intro-
duce é che « I’amour seul peut unir a 1’égoisme la perte de soi et 1’égarement ; 1’ambition

garde toujours quelque lucidité, quelque estime d’elle-méme, et il n’est pas facile d’y séparer

2% |vi, p. 139
2% |vi, p. 141
27 phadre, 1V, 6, vv. 1241-1242

73



ce que le désir a d’intéressé de ce qu’il a de glorieux®® ». E soprattutto sull’amore che Racine
ha puntato per rinnovare la tragedia, ma anche 1’orgoglio e 1’ambizione occupano un posto
importante nel suo teatro: gli eroi dovevano essere ambiziosi e spinti da grandi interessi. Tut-
tavia, I’accento sulla grandezza in Racine non & piu lo stesso di quello dei suoi predecessori,
poiché in Racine il paradigma del sublime eroico cambia: persino nell’amore i personaggi non
sono esenti dall’orgoglio il quale non sempre ¢ una semplice facciata. Per esempio Hermione

arrossisce nel mostrare a Oreste la sua disgrazia:

Quelle honte pour moi ! Quel triomphe pour lui,
De voir mon infortune égaler son ennui !
Est-ce 13, dira-t-il, cette fiere Hermione ?°%°

Ma la novita, come riporta Bénichou, sta nel fatto che tale orgoglio non & piu esaltante: € una
ferita dell’io che non si puo rimarginare. Esso non ¢ piu lo stimolo dell’onore, bensi la misura
del disonore che, violento e misero come altre passioni, & tornato alla natura®®. E stata suffi-
ciente una piccola sfumatura: orgoglio e ambizione hanno smesso di esprimersi in modo sen-
tenzioso ovvero non sono piu stati sostenuti dalla coscienza dell’io e per questo non sono piu
esaltanti. Come riporta Vauvenargues: « Les héros de Corneille disent souvent de grandes
choses sans les inspirer : ceux de Racine les inspirent sans les dire. Les uns parlent [...] afin

%01 5 e Bénichou spiega,

de se faire connaitre ; les autres se font connaitre parce qu’ils parlent
per I’appunto, che i primi vogliono comunicare attraverso il linguaggio un’immagine di sé che
conoscono gia, mentre i secondi si scoprono nei loro propositi senza prima conoscersi. In di-
verse tragedie Racine ha cercato di dipingere grandi ambizioni ponendole in primo piano: Bé-
nichou prende come esempio Britannicus dove ’intrigo amoroso ¢ bilanciato col duello am-
bizioso tra Néron e sua madre o dove 1’orgoglio di Agrippine ¢ una sorta di espansione srego-
lata dell’io che si accompagna piu alla sofferenza che alla soddisfazione. Tale orgoglio non si
esprime mai in massime, bensi scoppia in azioni imprudenti o minacce sconsiderate®%.

E solo alla fine del XIX secolo, come nota Bénichou, che la critica si & accorta della
violenza profonda della tragedia raciniana. Per tutto il periodo classico, Racine ha rappresen-
tato la correzione fine, il gusto allineato alla verita, il temperamento dell’arte applicato alle

passioni della natura. Vauvenargues, Voltaire, Sainte-Beuve, Taine ammiravano o criticavano,

2% p_Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 142

2% Andromagque, 11, 1, vv. 395-397

30 p Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 143

%1 Luc de Clapiers de Vauvenargues, Euvres morales de Vauvenargues, t. I, Paris, Plon, 1874, p. 56
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65296247/f68.image.r> [12 novembre 2024]

%02 p Bénichou, Morales du Grand Siécle cit., p. 144

74



delle opere del drammaturgo, tutto fuorché la violenza perché Racine non ha sempre fatto
vincere la brutalita della natura sul sublime: «il s’est contenté d’adoucir, d’apprivoiser la
gloire ; il a humanisé 1’héroisme, affiné 1’orgueil, attendri le bel amour-> ». In guesta nuova
concezione della nobilta morale, I’influenza del giansenismo non ha spazio e la natura non ha
piu il significato violento di Port-Royal, bensi quello, pacifico almeno in apparenza, della cor-
te. La sottomissione della nobilta da parte della monarchia si accompagnava ad una degrada-
zione dei valori eroici, ma sopravvivevano resti del vecchio spirito cavalleresco di cui si con-
servavano i tratti meno inquietanti per il potere. I valori aristocratici si adattano ora al tempo
presente senza rinnegarsi e la vecchia idea del bello morale sopravvive ancora presso la corte
come « dehors bienséant » e « parure touchante » della vita reale®®. Racine non fu il primo né
I’unico a caricare di dolcezza ¢ tenerezza i sentimenti tragici, ma il dolce e il tenero conserva-
vano un tono glorioso, un’abitudine alla raffinatezza sentimentale. Tuttavia, il tragediografo
fu il primo ad aver elaborato in senso piu naturale ¢ moderno 1’eredita romanzesca: i suoi per-
sonaggi introducono nell’eroismo una specie di discrezione di stile che rompe con le abitudini

305

della gloria e del « bel-esprit™ ». Capita quindi che tali personaggi siano moralmente al di

sopra della natura comune, ma lo scarto non € mai immodesto. Per questo il buon gusto che

308 attribuisce a Racine & una novita morale: si tratta dell’adattamento delle virtd

Vauvenargues
eroiche all’atmosfera della corte dove conveniva che niente dell’individuo si situasse, in mo-
do troppo evidente, ad un livello superiore rispetto agli altri.

L’uso che Racine fa della denuncia é diverso rispetto ai suoi contemporanei: essa € ac-
compagnata dalla spietatezza ¢ dunque legata alla violenza. Sostituendo al tipo dell’eroina al-
tezzosa quello della vittima segretamente gemente, Racine univa una poesia crudele, un pate-
tico velato e una pittura verosimile dei bei sentimenti. In questa unione 1’eroismo perdeva la
sua antica figura benché linguaggio e condotta rimanessero immutati. | giovani innamorati nel
teatro di Racine erano teneri, dolci, galanti e discreti come voleva I’ideale dei cortigiani®”.
Era infatti ’'unica concessione che poteva rimanere della cavalleria in una corte dove
I’affermazione eccessiva di sé era bandita. Come nota Bénichou, Britannicus, Bajazet, Xi-
pharés sono solo alcuni dei personaggi che Racine cerca di rendere virili lavorando nei limiti

che il suo tempo gli imponeva: il deterioramento dell’eredita cavalleresca e il fascino che

esercitava ancora non dipendevano dalla sua volonta. Eccetto quell’immagine del gentiluomo

03 1vi, p. 146
0% 1vi, p. 147
3% Ihidem
3% 1hidem
%7 |vi, p. 149

75



delicato e dell’amante perfetto, la corte non concepiva altri tipi se non quello dell’honnéte
homme (poco interessante per la tragedia) o del politico dai grandi progetti.

Tuttavia, all’epoca, la politica non attirava piu spettatori: poiché il periodo della ribel-
lione aristocratica era ormai passato e I’assolutismo imperante aveva reso obsoleti il perso-
naggio del cospiratore eroico e le massime della politica generosa, il dramma politico in Ra-
cine occupa poco spazio dopo Britannicus e Mithridate. Non entusiasmando né mostrando
eroi vendicatori alle prese con un potere ingiusto, la politica diviene soltanto un gioco di am-
bizioni che non si eleva al di sopra delle passioni private*®®. Secondo Bénichou, & in Esther e
Athalie che la politica occupa un posto reale sulla scena con il tema del sovrano vittima dei
suoi cattivi consiglieri, cosa che, come si € visto, accade anche in Phédre. In Esther e Athalie
cio avviene attraverso la presenza di personaggi religiosi. Probabilmente secondo Racine la
religione poteva essere moralizzante nei confronti della monarchia causando meno scandalo
rispetto, per esempio, ad una semplice serva come poteva essere (Enone. Se vi sono delle

massime, esse oppongono agli abusi dispotici la felicita del popolo e la giustizia:

Un roi sage, ainsi Dieu 1’a prononcé lui-méme,

Sur la richesse et 1’or ne met point son appui,
Craint le Seigneur son Dieu, sans cesse a devant lui
Ses préceptes, ses lois, ses jugements séveres,

Et d’injustes fardeaux n’accable point ses fréres.>®

Infine, per Bénichou la tragedia di Racine potra essere meno rappresentativa di quella di
Corneille ma, composta di elementi a volte contraddittori, resta in equilibrio grazie al genio
che ha sapientemente fuso 1’ispirazione giansenista e il gusto della giovane corte di Versailles.
Tutti gli elementi che si armonizzano nel suo teatro — spietatezza delle passioni, verita della
condotta, delicatezza della compassione — obbediscono ad una legge comune: Racine cerca di
adattare la tragedia alla tendenza di un’epoca nuova ovvero quella del disinteresse per 1’antico

sublime.
3.2 1l vocabolario di Racine

In questo paragrafo ci avvarremo della tesi di Jacques-Gabriel Cahen, Le vocabulaire de
Racine che studia, per ’appunto, il vocabolario del corpus delle tragedie raciniane. Ai fini del

nostro studio, saranno trattati perlopiu esempi ricavati da Phédre. Come riporta Pommier, Ca-

38 1vi, p. 150
309 Athalie, 1V, 2, wv. 1278-1282

76



hen fu tragicamente fucilato dai tedeschi nel 1944°'°

, pertanto il suo lavoro ci giunge incom-
pleto. La prima edizione del suo studio e stata pubblicata postuma nel 1946, tuttavia per il no-
stro elaborato é stata usata la ristampa risalente al 1970.

Occorre innanzitutto tenere a mente che uno scrittore si situa in un tempo e in uno spa-
zio ben definiti, pertanto il suo vocabolario e influenzato da questi fattori; allo stesso tempo,
quando si tratta di scrittori molto famosi — come nel nostro caso —, puo succedere che essi, a
loro volta, contribuiscano all’evoluzione del lessico grazie alle loro opere. Alcuni scrittori uti-
lizzano un vocabolario esteso per via dell’estensione dei temi trattati®™, altri, invece, predili-
gono un vocabolario piu ristretto. Come mostrera lo studio condotto da Cahen, Racine si situa
nel secondo gruppo di autori. Una chiarificazione ¢ d’obbligo: 1a nozione di ricchezza e po-
verta di vocabolario & determinata non in rapporto alle risorse generali della lingua, bensi in
funzione del genere letterario. Ciononostante, la scelta lessicale di Racine e ben diversa da
quella del suo “rivale” Corneille. Per questo Cahen propone di studiare anche quella termino-
logia che Racine stesso si € imposto di non usare e che gli altri drammaturghi invece impiega-
vano. Per identificare il vocabolario raciniano, & necessario applicare, al lessico generale, tre
setacci: quello delle convenienze letterarie, quello delle esigenze della tragedia e infine quello
dell’estetica del poeta stesso®™?,

La lettura approfondita che Cahen ha effettuato rivela che il vocabolario raciniano non
varia quasi per niente in funzione degli argomenti trattati: la terminologia in uso e la stessa,
che si tratti de La Thébaide (la sua prima tragedia del 1664) o di Athalie (1I’ultima tragedia del
1691). In realta, nonostante I’apparente uniformita espressiva, ogni tragedia possiede un suo
colore — o sfumatura — che puo essere prodotto attraverso un certo dosaggio di parole comuni,

oppure attraverso 1’utilizzo di poche parole impreviste che, a seconda della morfologia e della

sonorita, acquisiscono un certo potere evocativo; resta il fatto che le differenze sono leggere.
3.2.1 Arcaismi e neologismi

Nello specifico, Racine circoscrive i termini utilizzati privilegiando quelli piu generali e
ordinari che designano quasi esclusivamente le passioni dell’anima; gli oggetti materiali, in-
vece, non hanno molto spazio nel suo universo. Il vocabolario degli oggetti materiali € quello
che subisce una maggiore trasformazione, mentre quello delle passioni & il piu stabile poiché

il cuore umano resta simile a se stesso nel tempo e nello spazio. Dunque la tendenza alla

310 3. pommier, Aspects de Racine. L 'histoire littéraire d'un couple tragique cit., pp. 243-244
311 Basti pensare a Balzac e alla sua vastissima Comédie humaine.
%12 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 15

7



scomparsa di alcune parole come ire, che designa per I’appunto una delle passioni pill comuni
dell’uomo, ha ragioni fonetiche e semantiche: trattandosi di una parola monosillabica ha una
propria debolezza in massa fonica, alla quale si aggiunge 1’omofonia con il sostantivo lyre
quando ire si trova preceduto dall’articolo determinativo. Per tali ragioni la parola é stata rim-

piazzata da Racine dal sinonimo colére, suo doppio semantico®™

. A proposito di arcaismi, le
tragedie raciniane possono essere suddivise in due gruppi eterogenei: La Thébaide e
1I’Alexandre imitano ancora il vocabolario di Corneille, facendo un largo uso di termini appar-
tenenti alla galanteria e impiegando forme desuete che stanno scomparendo; le altre nove tra-
gedie, malgrado la varieta negli argomenti e il divario di tempo tra le une e le altre, sono scrit-
te con uno stile epurato, stabile e consolidato. Se le prime due tragedie hanno degli arcaismi
di carattere fonetico (ad esempio gaigner anziché gagner), a partire da Andromaque i pochi
arcaismi utilizzati da Racine hanno solo carattere morfologico. Nel Britannicus, per esempio,
amour come sostantivo singolare € impiegato al femminile, secondo la tradizione galante nata

con le Amours di Ronsard:

Il sait, car leur amour ne peut étre ignorée,
Que de Britannicus Junie est adorée.®**

In Phédre, invece, amour & utilizzato una sola volta al femminile (v. 1422) su ventuno occor-
renze — che siamo riusciti a identificare grazie agli strumenti tecnologici — mentre sedici oc-
correnze sono al maschile (vv. 113, 119, 253, 283, 553, 675, 699, 825, 833, 999, 1027, 1030,
1047, 1077, 1120 e 1399) e le restanti quattro sono ambigue in assenza di riferimenti:

Je vois de votre amour ’effet prodigieux. (v. 631)
Toujours de son amour votre ame est embrassée. (v. 633)
Moi seule a votre amour j’ai su la conserver. (v. 1020)
Votre amour vous aveugle en faveur de 1’Ingrat. (v. 1440)

Se, delle ventuno, quattro occorrenze di amour ci sembrano ambigue, si deve tener conto del
fatto che due di queste — nei versi 631 e 633 — sono pronunciate da Phedre la quale utilizza
negli altri casi il sostantivo maschile; il verso 1020 ¢ pronunciato da (Enone, la quale pari-
menti impiega la forma maschile del sostantivo. L’unica versione al femminile € utilizzata da
Thésée al verso 1422 e, poiché e sempre lui a pronunciarsi nel verso 1440, si puo ipotizzare
che, per una mera questione di coerenza, anch’esso sia femminile. Per quanto riguarda il plu-

rale, sono state trovate tre occorrenze, tutte quante al femminile (vv. 20, 1007 e 1251) come

33 vi, p. 22
314 Britannicus, 1, 1, vv. 51-52

78



appunto da tradizione ronsardiana. Cahen, sul genere della parola amour, riporta cio che Vau-

gelas aveva scritto nel 1647:

Il est indifférent de le faire masculin ou féminin [...] Il est vrai pourtant qu’en ayant le
choix libre, j’userais plutét du féminin que du masculin, selon I’inclination de notre
langue, qui se porte d’ordinaire au féminin plutdt qu’a I’autre genre, et selon I’exemple de
nos grands écrivains, qui ne s’en servent guére autrement.>®

A sottolineare 1’interscambiabilita dei due generi, Cahen riporta anche la posizione di Ménage

del 1672, opposta a quella di Vaugelas:

Aujourd’hui, dans la prose, il n’est plus que masculin, soit qu’on parle de I’amour divin
ou de I’amour profane, car en poésie il est toujours hermaphrodite ; mais néanmoins plu-
t6t male que femelle.®'®

Un altro caso interessante € quello del verbo ouir utilizzato oltre che in Phedre ne La
Thébaide, nell’Alexandre, nel Britannicus, in Mithridate, Iphigénie e Bérénice. Ci limiteremo
a riportare solo gli esempi di Phédre: « Tu vas ouir le comble des horreurs. » (v. 260) e « Et
conter votre honte a qui voudra 1’ouir. » (v. 880). Cahen precisa che il verbo era ritenuto ar-
caico gia all’epoca di Racine, perlomeno molte delle sue forme lo erano. Alcuni letterati del

XVII secolo sostenevano di distinguere una sfumatura tra ouir e entendre®’

, tuttavia secondo
Cahen queste sfumature non erano sempre osservate dagli scrittori né tantomeno dai parlanti.
Se Racine ha usato sia ouir che entendre non 1’avrebbe fatto per esprimere una sfumatura se-
mantica, bensi per ragioni di versificazione; infatti nei due esempi non e possibile sostituire il
bisillabo ouir col trisillabo entendre senza compromettere il canone ritmico-prosodico. Cahen
nota inoltre che 1’'uso che Racine fa di ouir ¢ circoscritto all’uso dei modi infinito e participio
passato mentre Corneille lo impiega anche all’indicativo presente, all’indicativo futuro e
all’imperativo™™®,

Altri arcaismi morfologici rilevati da Cahen sono offre (analogamente a amour impiega-
to sia al maschile che al femminile), affable, atours, certes, devant que, penser in qualita di

sostantivo, prospere, rebrousser e retardement. Le conclusioni che Cahen trae sono le seguen-

%1% (Grafia aggiornata) Claude Favre de Vaugelas, Remarques sur la langue francoise utiles & ceux qui veulent

bien parler et bien écrire, Paris, Chez la veuve de Jean Camusat, et Pierre le Petit, 1647, p. 390 <
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k84316s/f402.item> [21 gennaio 2025]

316 (Grafia aggiornata) Gilles Ménage, Observations sur la langue frangoise (1675-1676), Genéve, Slatkine re-
prints, 1972, p. 138 <https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k7850q/f174.item> [21 gennaio 2025]

7 Cfr. Dominique Bouhours, Remarques nouvelles sur la langue francoise, Paris, Chez Sebastien Mabre-
Cramoisy, 1675 <https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k7646t/f5.item> e Andry de Boisregard, Réflexions sur
l'usage  présent de la langue  frangoise, Paris, Chez Laurent  D’Houry, 1689
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k7630p.image> [22 gennaio 2025]

%18 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 37

79



ti: gli arcaismi nella Phedre di Racine sono rari e scelti in virtu della versificazione; alcune
parole utilizzate da Racine e giudicate arcaiche dai suoi contemporanei in realta erano sola-
mente cadute in disuso provvisoriamente (ad esempio affable e prospére); infine, per Cahen
nessun arcaismo di Racine & da considerarsi “strano”™*,

Per quanto riguarda i neologismi, essi sono molto rari (cinque o sei in tutte le tragedie) e
la loro peculiarita & che solo un lettore specialista in storia della lingua puo riconoscer come
tali. Col termine neologismo si possono intendere due categorie terminologiche: ci sono i neo-
logismi esistenti nella lingua che uno scrittore fa propri e ci sono quei neologismi che sono
conii dello scrittore stesso, rientrando dunque nel dominio dello stile (é vero, comunque, che
alcuni neologismi del secondo gruppo possono appartenere anche al primo). Racine adotta
spesso i neologismi di altri scrittori. Un esempio ¢ 1’accusatrice in Phédre: « Pourquoi ? Par

quel caprice / Laissez-vous le champ libre & votre Accusatrice ?°%

». Come appena ricordato,
il termine in questione non & invenzione raciniana, ma era in uso a palazzo®*. La prerogativa
di tale parola risiede nel fatto che non ha omonimi in francese e puo sostituire una lunga peri-
frasi. | grammatici, come al solito, dibattono sulla questione della formazione onomastica: se
Bouhours non é incline alla derivazione tramite suffisso —trice, Richelet difende tale forma
comparandola ad altre consimili come actrice, tutrice, consolatrice.

Un altro neologismo interessante da osservare € hymen: con sole cinque occorrenze in
Phedre (vv. 110, 270, 300, 612 e 1391), ¢ presente nell’uso linguistico solo da una ventina di
anni prima della creazione delle tragedie raciniane. Tra le parole che erano ancora sentite co-

me nuove nell’epoca in cui Racine le utilizza, forse questa ¢ quella che ha perso piu di tutte il

suo carattere di neologismo%.
3.2.2 | personaggi

Come nota Cahen, i personaggi raciniani sono quasi sprovvisti di realta fisica; infatti
non conosciamo pressappoco nulla dell’altezza, della forma del viso, del colore degli occhi,
dei capelli o della pelle di questi eroi. Quasi eterei, essi non soffrono di malattie fisiche, bensi
solamente di quelle mentali o nervose. Nessuno tra loro €, per natura o a causa di un inciden-
te, cieco, sordo, zoppo, gobbo e cosi via. | personaggi raciniani si distinguono dagli altri eroi

tragici come per esempio quelli di Corneille che al contrario conservano una realta fisica. A

319 1vi, p. 39

%20 phedre, V, 1, vv. 1337-1338

21 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 41
322 \vi, p. 42

80



partire da La Thébaide, Racine sdegna I’apparenza reale dei suoi personaggi e, persino quan-
do vuole tracciare una sorta di ritratto, si accontenta di utilizzare vocaboli che descrivono
prettamente tratti psicologici o morali. Come riporta Ferdinand Brunot, citato da Cahen, vi &

tutta una lista di parole che il poeta si vieta di usare:

les termes qui désignent les parties du corps, on voit que Racine emploie les uns regardés
comme nobles et ignore les autres, qui sont déshonnétes ou réalistes. Sont nobles, bouche,
bras, chair, cheveux, ceeur, front, genou, gorge, main, oreille, os, veine. Disparaissent au
contraires [...] : barbe, cerveau, cervelle, cuisse, dent, dos, épaule, foie, jambe, mollet,
nerf, peau, poitrine, poumon, ventre.*?

Ai termini nobili elencati da Brunot, Cahen aggiunge flancs, langue, levre, membres,
il, paupiére, pied, téte, sein, visage e nota che Racine, tra i termini che i suoi contemporanei
utilizzano, non impiega: cheville, cil, cou, coudes, doigt, estomac, gorge, menton, narine, nez,
ongle, poignet, sourcil, talon®***. Si pud dunque profilare la seguente considerazione: Racine
ritiene nobili i termini che designano parti del corpo le cui funzioni sono in rapporto diretto
con D’attivita intellettuale — la bocca e la lingua sono gli organi della parola che distinguono
I’uomo dall’animale; 1’occhio perché attraverso la vista 'uomo conosce il mondo esterno;
I’orecchio perché attraverso I’udito si puo entrare in relazione coi pensieri altrui. Altri termini
nobili sono quelli che designano parti del corpo che possano avere accezione metaforica.

Inoltre, Racine ha 1’abitudine di accoppiare un aggettivo “morale” ai termini che desi-
gnano una parte del corpo, come ad esempio bouche che, in Phédre, ¢ accompagnata da impie
(v. 1313). Tuttavia, una delle conseguenze di questo uso traslato dei termini e la loro funzione
di comparanti nel processo di metaforizzazione. Bocca, mani, occhi, cuore diventano spesso
« simples équivalents de pronoms personnels auxquels s’ajoutent de trés faibles nuances de
sens®?® »: tutti i sostantivi designanti parti anatomiche sono infatti riferiti ad azioni o senti-
menti; la bocca in quanto capace di esprimersi, le mani per le azioni compiute; gli occhi per la
vista, e il cuore per I’amore ¢ la sofferenza. Per di piu, questi sostantivi si svuotano ulterior-
mente del loro contenuto concreto quando entrano in locuzioni dal valore prepositivo o av-
verbiale; € il caso di front in Phedre: « Je verrai le témoin de ma flamme adultére / Observer
de quel front j’ose aborder son Pére,**® ». Nell’esempio sopra riportato, de quel front introdu-

ce secondo Cahen un’interrogazione indiretta che si sarebbe potuta formulare anche con

323 Ferdinand Brunot, Histoire de la langue francaise des origines & 1900, t. IV La langue classique (1660-1715)
premiére  partie  (Troisitme  Edition),  Paris, Librairie Armand  Colin, 1939, p. 303
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k64340467/f344.item> [22 gennaio 2025]

324 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 48

325 1vi, p. 50

%26 phedre, 111, 3, vv. 841-842

81



I’avverbio comment. In conclusione, le parole che Racine si vieta di utilizzare sono quelle che,
a causa della loro precisione, sono considerate termini tecnici, quelle che si possono applicare
sia agli uomini che agli animali. Infine, le parole “proibite” (ovvero tabu auto-imposti) di Ra-
cine sono anche quelle che designano attributi 0 organi la cui funzione non é legata a quella
del pensiero e pertanto ritenute basse.

| personaggi di Racine piangono, impallidiscono, arrossiscono, tremano, ma non man-
giano, non bevono, non sudano. Nel corpus di tragedie raciniane si ritrova solo un caso in cui
funzioni fisiche non considerate nobili vengono rappresentate; ad esempio, in Athalie quando
Joad, mostrando alla regina la nutrice di Joas, chiede: « \Vois-tu cette Juive fidéle, / Dont tu

22" ». Cahen ipotizza che lo strappo alla regola au-

sais bien qu’alors il sugait la mamelle
toimposta possa essere giustificato dal fatto che nelle sue due ultime tragedie Racine attinge
dal realismo biblico, e per di piu il soggetto del discorso & un bambino la cui purezza e inno-
cenza si estendono alle azioni che compie.

Poiché il corpo non ha una grande importanza nei personaggi raciniani, la localizzazio-
ne dei sentimenti non segue un rigore assoluto: per esempio il sein pud diventare, per astra-
zione metaforica, la sede di un progetto (Phedre, I, 2, vv. 511-512), di una paura o della vita

328 fino ad arrivare a localizzare nelle vene ’ardore amoroso da cui Phédre & consumata

stessa
(v. 305). Tuttavia, come gia accennato, Racine si mostra meno astratto in tre casi principali:
quando si tratta di evocare la bellezza del corpo femminile — nel racconto della morte di Anti-
gone con tutte le riflessioni che esso ispira a Créon alla fine de La Thébaide, oppure in Ba-
jazet quando Zatime racconta come gli schiavi di Atalide 1’hanno svestita e di come la stessa
Zatime ha trovato il biglietto di Bajazet nel seno della giovane principessa, o infine quando
Clytemnestre evoca la scena del sacrificio di Iphigénie. Insomma, quando le donne sono vive,
coscienti e non offerte in sacrificio agli déi, il poeta si guarda bene dall’evocare in modo reali-
sta il fascino del loro corpo. Il secondo caso riguarda la relazione fisica tra madre e figlio o
figlia: quando (Enone si riferisce a Hippolyte chiamandolo « Ce Fils quune Amazone a porté
dans son flanc,**® »; quando di nuovo la nutrice si riferisce al giovane principe e a sua madre

con I’esortazione: « Songez qu’une Barbare en son sein 1’a formé>* » e infine quando Hippo-

Iyte, parlando col padre, si riferisce alla matrigna con termini molto concreti:

Je me tais. Cependant Phédre sort d’une Mére,
Phédre est d’un sang, Seigneur, vous le savez trop bien,

7 Athalie, V, 5, wv. 1723-1724

328 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 52
329 phedre, 1, 3, v. 204

30 phedre, 111, 3, v. 787

82



De toutes ces horreurs plus rempli que le mien.®*

Tale legame che unisce una madre ai propri figli € essenziale alla tragedia: spiega sia la somi-
glianza, causa di drammi intimi, tra gli uomini e gli antenati, sia la fatalita atavica che pesa su
ciascuno dal momento della nascita. 1l terzo caso riguarda le relazioni carnali tra uomini e
donne.

Alla regola generale secondo la quale i personaggi raciniani non hanno un corpo fisico
fa eccezione Phedre: la protagonista & preda di tormenti che hanno come sede un corpo reale.
Il turbamento che la regina prova vedendo Hippolyte ¢ tanto fisico quanto morale com’ella

stessa afferma:

Je le vis, je rougis, je pélis a sa vue.

Un trouble s’¢leva dans mon ame éperdue.

Mes yeux ne voyaient plus, je ne pouvais parler,
Je sentis tout mon corps et transir, et braler.®*

Quando Phédre ricorre al veleno, nel finale, I’effetto che esso produce colpisce un corpo vero

e proprio:

J’ai pris, j’ai fait couler dans mes brilantes veines
Un poison que Médée apporta dans Athénes.

Déja jusqu’a mon cceur le venin parvenu

Dans ce coeur expirant jette un froid inconnu,
Déja je ne vois plus qu’a travers un nuage®*

Cahen ipotizza che la scelta di Racine di dare un corpo alla regina sia dovuta al fatto di voler
mostrare che il corpo umano & la fonte stessa della miseria, in senso pascaliano®*. Gli altri
personaggi raciniani sembrano infatti essere sprovvisti di un corpo, salvo rare circostanze (per
morire, fare da tramite agli déi o per turbare, in quanto fantasmi senza ossa ma non senza vi-
so, il sonno dei vivi); per il resto, sono spiriti che trovano sostegno materiale solo nelle parole
che pronunciano.

In quanto personaggi sprovvisti di materia, gli eroi raciniani, come gia accennato, non
soffrono di menomazioni corporali: in Iphigénie non viene mai specificato che Calchas é cie-

co; in Esther, invece, gli eunuchi che provano ad assassinare il re non vengono mai chiamati

31 phedre, 1V, 4, wv. 1150-1152

332 phedre, 1, 3, vv. 273-276

333 phedre, V, scéne derniére, vv. 1637-1641

%4 .G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 55

83



come tali, bensi « deux ingrats Domestiques®*® ». Le malattie, o le problematiche fisiche, ven-
gono espresse solo tramite perifrasi o allusioni. Phedre, per esempio, all’inizio della tragedia
soffre « d’un mal » (v. 45) senza nome e, come nota Cahen, il “tabu delle malattie” fa in modo
che nelle tragedie raciniane siano presentati solo i tormenti dell’animo e non del corpo.
Solamente in Athalie, nella quale Racine evoca le immagini di un supplizio spaventoso

e sanguinario

Sous les pieds des chevaux cette Reine foulée,
Dans son sang inhumain les chiens désaltérés,
Et de son corps hideux les membres déchirés ;%%

il poeta osa tanto perché, di nuovo, tratta un soggetto biblico. Infine, le ultime parole in punto
di morte di Phedre o Mithridate sembrano, per Cahen, tanto ordinate quanto facilmente pro-
nunciate come le dichiarazioni tra due innamorati.

In quanto i loro corpi sono eterei, i personaggi raciniani si cibano di alimenti metaforici:
Phédre si nutre di fiele e si disseta con le lacrime (v. 1245). 1l poeta ricorre a termini come
faim, languir e jedner, con accezione reale e non metaforica, solamente tre volte nelle sue tra-
gedie; riportiamo un solo esempio da Phedre: quando la regina entra in scena per la prima

volta e la sua nutrice rivela che ella non mangia da tre giorni

Les ombres par trois fois ont obscurci les Cieux,
Depuis que le sommeil n’est entré dans vos yeux,
Et le jour a trois fois chassé la nuit obscure,
Depuis que votre corps languit sa nourriture.®’

L’espressione, ripresa da Euripide, sembra vaga e astratta. | personaggi che, invece, non di-
giunano sembrano cibarsi solo di sentimenti e passioni. | soli alimenti citati da Racine nelle
undici tragedie, secondo quanto riporta Cahen, sono il pane, il latte e il sangue: il primo, che
si trova in Athalie, ¢ il pane che Dio stesso regala agli Ebrei nel deserto d’Egitto o quello che
essi presentano a Dio per rendergli grazia (vv. 351-352 e 385-386). Ha pertanto un valore sa-
cro; il latte non e tanto un alimento per bambini quanto una fonte dalla quale gli eroi traggono
pregiudizi ancestrali e passioni congenite (« C’est peu qu’avec son lait une Mére Amazone /

Mait fait sucer encor cet orgeuil qui t’étonne.*® »); infine, il sangue in Iphigénie (v. 1100)

335 Esther, I, 2, v. 100

3% athalie, 1, 1, vv. 116-118
337 phedre, 1, 3, vv. 191-194
338 Phedre, I, 1, vv. 69-70

84



rappresenta una sorta di filtro magico che conferisce I’invulnerabilita propria di un semi-
dio®®.

Per quanto riguarda I’abbigliamento, Cahen riporta che Racine non fornisce indicazioni
sui diversi tipi di abbigliamento; i Greci non si distinguono dai Romani né dai Turchi o dagli
Ebrei. In realta, in questo caso la ragione non é del tutto attribuibile al drammaturgo: Cahen
spiega che per mettere in scena una tragedia, gli attori vestivano anacronisticamente con abiti
della corte di Versailles®*. Bérénice nella Roma imperiale, le Israelite prigioniere a Susa o
Phéedre nella Grecia mitica sono tutte vestite allo stesso modo, coperte di « voiles » e « vains
ornements » (Bérénice vv. 969-970 e 973; Phedre vv. 158-160). Sono citati degli ornamenti,
ma solo quelli per la testa che simbolizzano la dignita, come per esempio la corona, il diade-
ma, la tiara o la fascia regale. | veri vestiti da festa, da notte o da cordoglio sono delineati solo
tramite allusione o perifrasi.

Sui luoghi geografici delle sue tragedie, Racine resta indeterminato: se Andromaque ri-
porta la didascalia « La Scéne est a Buthrot, ville d’Epire, dans une Salle du Palais de
Pyrrhus®*! », Phédre & ancora piu scarna col suo « La Scéne est & Trézéne, ville du Pélo-
ponnése®*? ». Tale imprecisione toponomastica, come nota Cahen, & tuttavia volontaria: te-
mendo di distrarre il pubblico, Racine preferisce ambientare le sue tragedie in luoghi senza
epoca, forma o colore. | suoi palazzi non devono essere interpretati come luoghi reali, bensi

come luoghi astratti dove le passioni nascono, si sviluppano e muoiono®®

. A tal proposito,
Barthes suddivide gli spazi raciniani in tre zone: la camera, I’anticamera e 1’esterno. La prima
e un antro mitico, invisibile e temuto dove la potenza € in agguato. | personaggi parlano di ta-
le luogo con rispetto e terrore poiché, per 1’appunto, essa ospita il potere; contigua alla camera
si trova I’anticamera che ¢ lo spazio eterno dell’attesa®*. Essa svolge inoltre la funzione di
mediazione tra interno — luogo del silenzio — ed esterno — luogo dell’azione. Essa € anche lo
spazio della parola: ¢ nell’anticamera che 1’eroe parla. La porta, strumento che esprime conti-
guita e scambio tra interno ed esterno, € una sorta di palpebra, un velo, uno sguardo masche-
rato. L’ultimo luogo, quello esterno, ¢ un’estensione di quella Barthes definisce “non-
tragedia” e contiene al suo interno tre “spazi”: la morte, la fuga e I’evento. Come ricorda

Barthes, per la legge della bienséance nessun personaggio muore in scena : « dans la tragédie,

339 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 60

30 Ibidem

341 J. Racine, Andromaque in Euvres complétes cit., p. 198

342 3. Racine, Phédre in Euvres complétes cit., p. 819

33 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 63

¥4 A proposito di attesa, si veda Proust nell’episodio del bacio della buonanotte in Du coté de chez Swann che
attende sua madre per tutta la durata della cena con Monsieur Swann che la teneva occupata e lontana dal piccolo
Marcel.

85



on ne meurt jamais, parce qu’on parle toujours [...] sortir de la scéne, c¢’est pour le héros [...]
mourir**® ». Per quanto riguarda la fuga, il critico sostiene che essa viene nominata solo dalla
casta inferiore dei familiari (confidenti e compari). Tuttavia in Phédre la prima battuta della
tragedia, che é proprio un’invocazione alla fuga, viene recitata niente meno che dal principe

%46 5), pertanto la teoria generale

Hippolyte, (« Le dessin en est pris, je pars, cher Théramene,
di Barthes e in questo caso smentita. Come nota ancora Barthes: 1’esterno ¢ uno spazio conse-
gnato a quei personaggi non tragici come confidenti, domestici, messaggeri, matrone e guar-
die**’. Ciononostante (Enone, che, lo ricordiamo, & la nutrice di Pheédre e dunque sua confi-
dente e domestica, € a tutti gli effetti un personaggio tragico giacché alla fine della tragedia si
suicida.

Per quanto riguarda il lessico relativo alla descrizione di queste abitazioni, di queste co-
struzioni e di questi monumenti esso €, ancora secondo Cahen, ugualmente povero poiché tut-
ti i personaggi vivono in palazzi tranne i Turchi di Bajazet che abitano il serraglio e gli Ebrei
di Athalie che vivono nel tempio di Gerusalemme. Nonostante la diversita di tempi e luoghi,
tutti questi palazzi si assomigliano a causa della misteriosa disposizione di entrate e uscite che
simbolizzano la difficolta della fuga dei personaggi che li abitano®**®. Dopo aver calunniato
Hippolyte, Phédre evoca i murs e le vodtes del suo palazzo (v. 854) che ella sente pronti a tra-
dirla smentendo la sua accusa infondata. Nella stessa tragedia viene citata la prison dell’Epiro
che Thésée ha conosciuto (v. 956), mentre la parola Temple, qui, designa edifici di architetture
e destinazioni diverse, come quello a Trezene (v. 1394) dove Hippolyte vuole giurare a Aricie
il suo amore. Inoltre, compare un rimando anche al Labyrinthe di Creta (vv. 656 e 661) e ai
Tombeaux degli avi del principe (v. 1392).

Anche per gli oggetti materiali il vocabolario raciniano & abbastanza scarno: nelle undi-
ci tragedie compaiono solo una cinquantina di termini e, proprio in virtu dell’astrazione dei
personaggi, tali oggetti sono considerati solo una sorta di accessorio. Del grande studio di Ca-
hen ci limiteremo agli oggetti presenti in Phédre, riportati in ordine di apparizione: char (vv.
130, 178, 549 e 1543), arc (v. 549) e javelots di proprieta di Hippolyte (vv. 549, 936 e 1528);
il frein sia fisico che metaforico (vv. 132, 493, 1398 e 1536); il fil di Ariane (vv. 652 e 658); le
rénes dei cavalli di Hippolyte (vv. 726, 1502 e 1544); gli aiguillons del mostro nel racconto di
Théramene (v. 1540); 1’épée del principe (vv. 710, 716, 748 e 889); 1’'urne di Minos (vv. 1278

e 1286); il dard lanciato contro il mostro (v. 1529); mors (vv. 1538); I’essieu del carro che si

5 R. Barthes, Sur Racine cit., p. 18

% phedre, I, 1, v. 1

%7 R. Barthes, Sur Racine cit., p. 19

%8 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 63

86



rompe (v. 1542). Di questi — e degli altri oggetti che non abbiamo riportati —, molti sono im-
piegati nel campo della guerra, per la caccia, per la navigazione, per la glorificazione degli dei

o per il culto dei morti®*

. Alcuni, poi, sono oggetti simbolici come trone e lit in Esther che
non designano mobili veri e propri, bensi rappresentano rispettivamente 1’idea della monar-
chia e del sacro vincolo matrimoniale: « Lorsque le Roi contre elle enflammé de dépit/ La

chassa de son trone ainsi que de son lit.>*

». Cahen nota che tutti i cinquanta oggetti non sono
in realta oggetti presenti che gli eroi possono utilizzare, ma sono assenti o lontani e possono
essere raggiunti solo tramite 1’immaginazione, il rimpianto o il desiderio. Sfuggono a questa
classificazione tre oggetti che in realta sono presenti, uno di questi in Phedre: la spada di Hip-
polyte che la regina prende in mano per suicidarsi (« Au défaut de ton bras préte-moi ton
351

épée.”" ») e che poco dopo ritiene sporcata dal suo stesso contatto:

11 suffit que ma main 1’ait une fois touchée,
Je I’ai rendue horrible a ses yeux inhumains.
Et ce fer malhereux profanerait ses mains.>*

Poche sono anche le professioni nominate dal drammaturgo con riferimento ai suoi per-
sonaggi, che si tratti di protagonisti, di personaggi secondari o di comparse. Nelle undici tra-
gedie si ritrovano solo trenta termini utilizzati. Come al solito, riporteremo quanto reperito da
Cahen in Phédre in ordine di apparizione: roi (vv. 17, 342, 344, 358, 394, 421, 479, 499, 727,
729, 827, 847, 991 e 1407); brigands (vv. 79 e 1046); reine (vv. 144, 321, 335, 486, 561, 577,
930, 1029, 1033, 1461 e 1469); prince (vv. 263, 326, 529, 572, 632, 655, 666, 883 e 1407);
esclave in senso metaforico (vv. 344 e 376); héraut (v. 725); garde (v. 1555). Per quanto ri-
guarda i termini gouverneur, nourrice e princesse, essi non vengono nominati all’interno della
tragedia pero fanno parte del paratesto, essendo quelli citati i ruoli che interpretano i rispettivi
attori di Théraméne, (Enone ¢ Aricie. Della gerarchia nobiliare, Racine non mostra mai perso-
naggi al di sotto del rango di principe o principessa. Insomma, presenta solo grandi personag-
gi e coloro che si avvicinano loro solo per ricevere confidenze, per servirli, proteggerli, difen-
derli o per riportare notizie riguardanti personaggi dello stesso rango. E in nessuna occasione
Racine mostra professioni manuali®**: gli schiavi non sono lavoratori, bensi esseri inferiori al-
la mercé dei capricci dei grandi. A parte gli schiavi, i personaggi raciniani sono funzionari o

chierici che godono di privilegi o esercitano una funzione onorifica e gli unici strumenti di la-

9 1vi, p. 65

¥0 Esther, 1, 1, vv. 33-34

! phedre, 11, 6, v. 710

%2 phedre, 111, 1, vwv. 750-752

%3 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 67

87



voro che si degnano di toccare sono le armi, che essi siano gladiatori, soldati o briganti. Sta di
fatto che quando Racine deve menzionare una professione manuale, impiega un linguaggio
figurato.

Per esprimere la parentela, il drammaturgo si limita ai termini pere, mére, fils, fille, fré-
re, sceur. | sostantivi époux e épouse hanno dei doppi sinonimici, mari e femme, che Racine
impiega con una sfumatura semantica peggiorativa. Gli altri nomi che esprimono parentela
vengono sistematicamente evitati e quasi sempre rimpiazzati da allusioni o perifrasi come se
esistesse, secondo Cahen, una sorta di tabu per quei termini che evocano la famiglia sotto
I’aspetto borghese. Il drammaturgo, all’interno delle sue undici tragedie, non ha mai presenta-
to nonni maschi dunque il termine grand-pere, giustamente, non compare. In Athalie, invece,
il ruolo principale e proprio quello della nonna eppure, ogni volta in cui Racine dovrebbe uti-
lizzare il termine grand-meére, lo rimpiazza con quello di mére. Per spiegare tale scelta, Cahen
attinge alla biografia del drammaturgo: come si e visto nel capitolo I, il giovane Jean scrive
alcune lettere alla nonna Marie Desmoulins appellandola, giustappunto, col termine « mére »,
cosi la sostituzione del termine in Athalie potrebbe essere un ricordo dell’abitudine infantile
di un orfano®*. I sostantivi oncle e tante, invece, non sono mai utilizzati sebbene Mardochée
sia lo zio di Esther e Josabet la zia di Joas e che questo titolo venga riportato nel peritesto, ov-
vero nella lista dei personaggi. Per quanto riguarda i termini neveu e niéce, nel senso di figlio
e figlia del fratello o della sorella, essi sono impiegati solo quattro volte, una delle quali in
Phédre (v. 106). Negli altri casi, Racine utilizza perifrasi che da un lato offrono il vantaggio di
una migliore comprensione della situazione genealogica, ad esempio nella battuta di Agrippi-
ne che si riferisce a Claude in Britannicus: « Il n’osait épouser la Fille de son Frére.*® ». Si
tratterebbe di una perifrasi nobilitante che mostra anche una litote, in particolare una sorta di
censura di tipo nevrotico sui legami di parentela il cui effetto € drammatico: produce amplifi-
cazione retorica poiché Racine dice di piu dicendo meno. Nella maggior parte dei casi il ter-
mine neveux al plurale ¢ usato col significato di “discendenti” in generale. Inoltre, piu la pa-
rentela & lontana, piu il drammaturgo si rifiuta di nominarla col rischio che un lettore, o peg-
gio uno spettatore, si perda nel tentativo di comprendere il messaggio.

Sono soprattutto i nomi indicanti una parentela acquisita e che tradizionalmente hanno
un significato denigratorio che Racine esclude dal suo vocabolario: per esempio in Phedre il
termine belle-mére non viene mai utilizzato; al suo posto, con sole due occorrenze, si trova

maratre (vv. 39 e 294). Sebbene il termine beau-pére non sia screditato quanto quello di belle-

4 1vi, p. 70
35 Britannicus, IV, 2, v. 1135

88



mere, viene utilizzato solo ne La Thebaide comparendo, tra 1’altro, solo due volte. Il termine
gendre, grazie alla sua brevita ha il privilegio di essere utilizzato. Si potrebbe pensare che il
suo corrispettivo femminile goda della stessa fortuna, eppure il termine bru viene completa-
mente ignorato. Cahen spiega che questa differenza di trattamento tra sostantivi indicanti pa-
rentela maschile e sostantivi indicanti parentela femminile ha probabilmente a che fare col fat-
to che i nomi legati alle donne sono pitl facilmente screditabili rispetto a quelli maschili**®. In-
fine, i termini beau-fils e belle-fille cosi come beau-frere e belle-seur non vengono, per
I’appunto, mai utilizzati; al loro posto si trovano perifrasi, come in Phedre quando Hippolyte
parla di sé: « Des droits de ses Enfants une Mere jalouse / Pardonne rarement au Fils d’une

autre Epouse.®® ».
3.2.3 Flora e fauna

I nomi di animali non sono numerosi nelle tragedie di Racine. Esclusi aigle, che & uno
stendardo e bélier che & una macchina da guerra, non restano che diciassette zoonimi: agneau,
bouc, cheval, chien, dragon, génisse, léopard, lion, loup, oiseau, ours, reptile, serpent, tau-
reau, tigre, vautour, vers di cui dieci sono impiegati in Esther e Athalie. In generale, come si €
potuto osservare finora, Racine utilizza delle perifrasi: in Phédre ad esempio, evita di nomina-
re i cani che hanno divorato Pirithols definendoli solo attraverso 1’epiteto di mostri crudeli (v.
963). In Athalie, invece, li nomina eccome, richiamandosi all’eccezione rappresentata dal rac-

conto biblico (v. 1038). Per questo Cahen formula la prima di una serie di tre ipotesi:

Tout se passe comme si Racine considérait que le tabou pouvait étre levé a chaque fois
que le poéte peut s’autoriser d’un précedent biblique ou, en d’autres termes, comme si la
caution des Livres Sacrés I’affrenchissait des contraintes et des exclusives d’une esthé-
tique de I’indigence.*®

A questa, segue la seconda regola: « Sont désignés nommément par Racine les animaux aux-
quels la tradition littéraire ou populaire attache un caractére symbolique®*® ». Di conseguenza
il termine lion viene utilizzato in quanto simbolo di nobilta e potere nella misura in cui questi
ispira un timore rispettoso. Allo stesso modo il termine agneau, in Esther, designa 1’innocenza
del popolo ebraico perseguitato dai loups (« Faibles agneaux, livrés a des loups furieux®® »).

La tigre, crudele e indomabile, talvolta simboleggia la ferocia di alcuni esseri, talaltra la loro

6 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 73
%7 phedre, 11, 5, v. 609-610

%8 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 76
%9 \vi, p. 77

30 Esther, 1, 5, v. 306

89



incapacita di sottomissione. Quando Phédre scopre che Hippolyte ama Aricie ella dice per
I’appunto: « Ce Tigre, que jamais je n’abordai sans crainte, / Soumis, apprivoisé reconnait un
Vainqueur.®®! ».

La terza ipotesi di Cahen riporta che « Racine se croit autorisé a désigner nommeément

2. |

les animaux familiers dans la mesure ou ils sont employés a un usage qui ne 1’est pas.36
cavalli non sono destinati al lavoro, bensi alla corsa, ai cortei o a calpestare i cadaveri. Per de-
signarli, Racine utilizza i due termini chevaux e coursiers. Cahen nota che nessuno dei due si-
nonimi, pero, viene utilizzato nelle prime nove tragedie e che in Phédre, il drammaturgo esita
tra I’'uno (chevaux ai vv. 1502, 1532 e 1548) e I’altro (coursier(s) ai vv. 132, 552, 1503, 1512
e 1528). In Esther, il fasto di Assuérus ammette solo il coursier (vv. 603 e 608) mentre in
Athalie, al contrario, il realismo biblico richiede cheval (v. 116).

Il vocabolario della vegetazione ¢ piu ridotto di quello degli animali. Gli eroi raciniani
sono soliti, come si ¢ visto, vivere all’interno di camere, appartamenti € dunque non passano
molto tempo all’aria aperta (Si noti come compare anche qui una sorta di anti-naturalismo, di
cui i nomi di parentela, in quanto legati alla discendenza biologica, sono espressione). | nomi
relativi alla vegetazione sono intesi in senso figurato, pertanto Racine non trova quasi mai
I’occasione di nominare alberi, fiori o frutti. Quando, perd, quest’occasione si presenta, Raci-
ne cerca comunque di evitarla. Nell’lppolito di Euripide, Fedra esprime il suo desiderio di
evasione con queste parole: «Ahime! Come vorrei bere un sorso d’acqua pura, fresca, di sor-

1363

gente... riposare stesa sotto i pioppi, nell’erba di un prato!”°» mentre Racine, che, lo ricor-

diamo, segue il modello euripideo, fa dire alla matrigna: « Dieux ! Que ne suis-je assise a

134 5 cancellando in questo modo la specificita del termine “pioppo” e so-

I’ombre des foréts
stituendolo con un suo iperonimo. Cahen, tuttavia, nota in proposito che cio che si perde in
precisione, si guadagna in mistero®®: il lettore — o lo spettatore — pud colmare il vuoto lascia-
to dal drammaturgo e far lavorare la propria fantasia, immaginando la vegetazione della fore-
sta evocata da Phédre.

Se finora si € visto che il realismo biblico ha permesso al vocabolario raciniano una
maggiore eterogeneita terminologica, nel caso della vegetazione questo accade in misura mi-
nore: nell’ Antico Testamento, Primo Libro dei Re, 21, 1-16 Acab e Gezabele usurpano la vi-

gna di Nabot, ma quando in Athalie Joad ricorda a Abner 1’episodio, Racine utilizza

%L phedre, IV, 6, wv. 1222-1223

%2 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 80
%3 Euripide, Ippolito cit., p. 67

4 Phedre, 1, 3, v. 176

%2 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 82

90



I’iperonimo champ anziché 1’iponimo vigne. Tuttavia, in altri casi, solo all’interno di Esther e
Athalie, vengono citati cedre, roseau, lis, herbe, paille. Secondo Cahen Racine impiega tali
vocaboli per quattro ragioni: il precedente biblico; la liberta data dal coro; il fatto che il cedro,
ad esempio, & poco comune in Francia; infine il fatto che il termine ha valore simbolico®®. La
parola fruit e utilizzata diverse volte nelle tragedie profane, perlopiu con significato metafori-
co come in Phédre: « Soumise & mon Epoux, et cachant mes ennuis, / De son fatal hymen je

%7 ». In Athalie, invece, i frutti nominati da Abner sono reali quando, per

cultivais les fruits.
esempio, evocano il passato felice in cui i fedeli si riunivano al Tempio per celebrare la Pente-
coste (v. 10). Per quanto riguarda i fiori e gli arbusti, solo fleur, laurier e ronces sono impie-
gati. Il primo termine & un vasto iperonimo che, a detta di Cahen, viene impiegato perlopiu
con significato metaforico perdendo dunque il suo significato concreto. Allo stesso modo,
laurier ¢ utilizzato metaforicamente come comparante della gloria. Il terzo termine compare
solo in Phédre, nel momento in cui Théramene racconta della morte di Hippolyte. Insomma, il
paesaggio descritto da Racine sembra essere solamente abbozzato e abbastanza arido.

Un ultimo punto che si puo trattare € quello che riguarda i colori. Come per molti altri
termini, le tragedie raciniane sono sprovviste di termini che vi rimandano: i soli che vengono
citati sono il bianco, il nero, il rosso, il porpora (variante cromatica del rosso) e il giallo. Ai
fini del nostro studio prenderemo in analisi solo il nero e il giallo. L’aggettivo noir e frequen-
temente utilizzato in tutte le tragedie raciniane, perlopiu nella sua accezione figurata tranne
che nell’esempio di cui sotto, tratto da Bajazet, in cui si parla di uno schiavo inviato come
messaggero dal sultano Amurat: « Orcan le plus fidéle a servir ses desseins, / Né sous le Ciel
brélant des plus noirs Africains.*®® ». In altri passaggi, ’aggettivo noir & sinonimo di funeste.
In tal senso, infatti, sono neri ’azione di Phédre che Thésée vuole cancellare dalla memoria
(v. 1645), gli amori che la regina ha per il figliastro (v. 1007), la fiamma che ella vorrebbe ru-
bare al giorno (v. 310) o ancora, le bugie di cui € vittima il principe (v. 1087) e infine i presen-
timenti che quest’ultimo prova (v. 995). Sono dunque neri i sentimenti, le passioni, le azioni,
ma mai le cose o gli esseri materiali. Allo stesso modo, noircir e noirceur vengono impiegati
solo in senso figurato come quando Thésée si rivolge alla moglie a proposito di suo figlio:
« Dans toute leur noirceur retracez-moi ses crimes.*®® ». per quanto riguarda, invece, il colore

giallo ritorniamo al racconto di Théramene che descrive il toro marino: « Tout son corps est

6 1vi, p. 83

37 phedre, 1, 3, vv. 299-300

%8 Bajazet, IV, 1, vv. 1103-1104
369 phedre, IV, 4, v. 1182

91



couvert d’écailles jaunissantes.>”® » Tuttavia, da cid che riporta Forestier in una nota, Racine
non fa che citare un dettaglio proveniente dall’opera di Gilbert nella quale le scaglie del mo-
stro sono d’oro®*. Cahen riporta che, siccome si tratta appunto di un mostro, Racine si per-
mette di utilizzare un vero e proprio hapax poiché 1’aggettivo non compare in nessun altro
luogo. Il participio jaunissant(es) ha evidente marca dispregiativa in rapporto all’idea nobili-
tante dell’oro. Il participio tra 1’altro indica movimento e trasformazione: un tratto vitale per-

cepito appunto come mostruoso in rapporto alla ieraticita dell’azione drammatica raciniana.
3.3 Lettura freudiana

Per poter accingerci alla lettura in chiave freudiana di Phedre, occorre avere ben chiari
alcuni termini che saranno impiegati. Innanzitutto, nell’ambito della psicanalisi, col termine
rimozione si intende: «I’operazione mediante la quale un individuo cerca di respingere dall’io
cosciente, o addirittura mantenere nell’inconscio, un contenuto di immagini o pensieri o ri-

cordi legato ad una pulsione»*2

. Citando La negazione di Freud, Orlando riporta che la nega-
zione € una soppressione della rimozione che, al tempo stesso, permette di prendere cono-
scenza del rimosso senza tuttavia accettarlo. Attraverso la negazione si sospende solo una del-
le conseguenze del processo di rimozione: il contenuto di immagini che ne & oggetto non rag-
giunge la coscienza. Il risultato & che si accetta intellettualmente il rimosso, ma persiste

’essenziale nella rimozione®’

. Quando un desiderio o una passione sono inconfessabili per
vari motivi (morali, religiosi, di orgoglio ecc.), esso 0 essa non vengono accettati dall’io co-
sciente. Tali desideri o passioni inconfessabili possono avere un’intensita forte o debole:
quando il desiderio o la passione sono deboli, I’inconfessabile ¢ noto all’io cosciente che non
vuole mostrarlo agli altri; quando essi sono forti, I’inconfessabile resta nell’inconscio e 1’io
cosciente non riesce a confessarlo nemmeno a se stesso, difatti «1’unico modo di confessare

I’inconfessabile sara di negarlo®™

». | termini freudiani di rimozione e rimosso vengono, pero,
sostituiti da Orlando rispettivamente con “repressione” e “represso” per due motivi: innanzi-
tutto, poiché non sono impiegati nel rigoroso metodo della psicanalisi dell’individuo, €ssi
possono essere piu applicabili alla dimensione sociale; in secondo luogo, possono indicare

semplicemente il divieto a cui certi contenuti sono sottoposti in una societa.

%70 phedre, V, 6, v. 1518
1 G, Forestier, Racine, (Euvres complétes cit., p. 1659
32 E Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 14
373 H
Ivi, p. 15
3% \vi, p. 16

92



A proposito di represso sociale, come si & ben visto, Phedre racconta una storia scabro-
sa, indecente per 1’epoca che tuttavia ha portato — e porta tuttora — gli spettatori a simpatizzare
per la regina protagonista. Sebbene la morale sia salvaguardata dal finale tragico dell’opera
che punisce il male e la sua eroina, uno spettatore (0 un lettore) sperimenta quel fenomeno di
identificazione emotiva che porta ad una complicita fittizia, ad un’accettazione provvisoria,
che ricordano il modello della negazione freudiana. Ora, grazie allo schermo della finzione
poetica, sia 1’autore dell’opera che uno spettatore/lettore possono prendersi la liberta di soli-
darizzare con tutto cio che e illecito nella tragedia: tale schermo, rivela Orlando, funziona
come la negazione freudiana che permette di proiettare e sublimare in un certo senso i propri
conflitti nell’opera. Tuttavia per Racine lo schermo della finzione poetica non sembra essere
una precauzione sufficiente: il drammaturgo ricorre infatti ad un’ulteriore difesa prendendo le
distanze dalle azioni dei suoi personaggi nella prefazione alla tragedia che abbiamo visto nel
capitolo 11.

Torniamo alla tematica principale della piéce raciniana, 1’incesto. Barthes nel suo Sur
Racine cita Freud, il quale in Z’uomo Mose e la religione monoteistica, espone una teoria che,
a sua volta, riprende dagli studi di Darwin e Atkinson: 1’'uomo primitivo viveva in orde, cia-
scuna governata da un maschio vigoroso che, in quanto padre e signore, disponeva di un pote-
re illimitato; uno di questi era quello di possedere sessualmente le femmine della propria orda
— che fossero madri o figlie — e delle orde conquistate. | figli maschi, se il padre si sentiva mi-
nacciato, venivano cacciati o uccisi. A lungo andare, i figli cacciati si riunirono in comunita
per sconfiggere i padri, ma una volta riusciti nel loro intento si resero conto che 1’eredita non
poteva essere condivisa quindi si fecero la guerra gli uni con gli altri finché non ne capirono
I’inutilita. Giunsero allora a stipulare un contratto sociale per il quale rinunciarono a cedere ai
propri istinti, compreso quello di rimpiazzare il proprio padre e concupire la madre o la sorel-
la; nacque dunque il taba dell’incesto®”®. Come nota Orlando, Phédre contiene non solamente
il mito dell’amore proibito, ma anche quello delle gesta eroiche di Thésée, ovvero il mito del-
la fondazione della civilta. Se Phédre racchiude in sé un’istanza sovversiva, non € solo perché
si oppone al tabu dell’incesto, ma ¢ soprattutto perché il suo desiderio si rifiuta di rivolgersi

verso mete sublimate®™

, ovvero di distogliersi dalla meta sessuale, per rivolgersi a interessi
socialmente superiori. D’altronde pero, come si € ben visto, la regina e la prima a non accetta-
re il proprio desiderio: le istanze della civilta repressiva sono radicate nella sua coscienza mo-

rale percio la morte diventa 1’unica soluzione possibile.

375 R. Barthes, Sur Racine cit., p. 20
376 E Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 25

93



Ponendosi come obiettivo quello di riportare tutte le possibili negazioni simboliche affi-
ni al modello freudiano, Orlando propone come primo esempio 1’analisi della genealogia della
protagonista: figlia di Minos e di Pasipha¢, all’inizio della tragedia Phédre viene nominata
proprio attraverso questa perifrasi per segnare la sua tara ereditaria; il padre era re di Creta e
integerrimo legislatore che, dopo la morte, ricopri le funzioni giuridiche nel mondo degli infe-
ri; la madre, invece, innamorata di un toro, concepi con la bestia un mostro, il Minotauro, fra-
tellastro di Phédre e Ariane. Si puo ben capire dunque che Minos possa essere ridotto a sim-
bolo del «rigore infallibile della legge®’’» associabile, in ambito psicoanalitico, al Super-Io,
mentre Pasiphaé sard il «desiderio sfrenato, illimitato, perverso®’®», identificabile con I’Es
freudiano. Queste due istanze in conflitto fra loro, pesano sulla coscienza di Phédre e, in un
certo senso, la lacerano. Minos, in quanto Legge nello schema di Orlando occupa lo spazio
della repressione, mentre Pasiphaé é il Desiderio ed occupa lo spazio del represso.

3.3.1 La negazione oblio/mito

Per affrontare questa negazione Orlando prende in esame il periodo storico in cui Raci-
ne ha composto la tragedia: il Barocco e il Preilluminismo che vedono una sorta di “revivi-
scenza” del mito greco nell’ambito della letteratura e delle arti tramite nomi di dei, semidei,
eroi e mostri. Tuttavia, secondo Orlando il periodo storico svuota il mito della sua carica vita-

379

le®™ permettendo, nell’ambito ideologico, lo spalancarsi di una porta su quella che il critico

3805, Pertanto si tende a schiacciare

definisce una «insofferenza per la irrazionalita del mito
con la forza della razionalita tutto cio che é irrazionale, mito compreso, permettendo solo a
cio che e razionale di rimanere a galla nella coscienza.

Come si € ben visto nel capitolo I, quando la protagonista sta per confessare per la pri-
ma volta il suo amore colpevole, evoca anche gli amori mostruosi della madre; allora la nutri-
ce le toglie la parola invocando un oblio pudico. Questo richiamo accade piu volte nel corso
della tragedia, 1'ultimo dei quali ha luogo nel momento in cui Phédre € morente e Thésée ri-
sponde: « Elle expire, Seigneur. — D’une action si noire / Que ne peut avec elle expirer la

mémoire 138!

». Come per la madre, anche per le azioni della figlia si invoca 1’oblio. Avvenuta
la morte, la storia della matrigna diventa per 1’appunto un mito, come d’altronde quello di Pa-

siphaé. Entrambi infatti sono miti di vergogna: come sottolinea Orlando, le invocazioni di

37 1vi, p. 33

378 |hidem

379 1vi, p. 35

%0 hidem

31 phedre, V, scéne derniére, 1645-1646

94



oblio in Racine generano un mito scandaloso che per i personaggi della tragedia concerne la
morale e risiede nella memoria. Orlando riporta anche che in quanto giansenista e poeta, Ra-
cine riesce a trasformare 1’insensatezza dello scandalo del mito — che € irrazionale — in uno
scandalo ancora piu grande che, al contrario del precedente, acquisisce un significato: quello
della miseria umana che concepisce I’'uomo come essere predestinato al male e fa dipendere la
sua salvezza dal solo volere divino®?. Nel disegno raciniano, Phédre & predestinata al male
perché ha ereditato la maledetta tara materna.

Inoltre, se per mezzo di Pasiphaé la mostruosita morale da vita al Minotauro, a causa di
Phédre viene invocata la maledizione che scatenera su Hippolyte il mostro marino. Il termine
monstre, infatti, € secondo solo a crime per frequenza d’uso, con diciotto occorrenze nella tra-
gedia®®. Orlando aggiunge che alcune hanno significato fisico-letterale — quando si riferisco-
no al Minotauro, al mostro marino o ai mostri sconfitti da Thésée — altre, invece, morale-
figurativo per indicare Hippolyte, Phédre o (Enone. Anche I’invocazione all’oblio su questo
mito scandaloso ¢ una negazione simbolica in cui I’oblio rappresenta la repressione mentre il
mito rappresenta il represso. Infatti «se la razionalita repressiva avesse potuto prevalere sul
represso, in luogo dell’opera non ci sarebbe che silenzio®®*». Grazie alla razionalita repressiva

che ha modellato la tragedia, essa puo parlare di mostri fisici e morali.
3.3.2 La negazione labirinto/Minotauro

All’interno dello schema oblio/mito, Orlando inserisce un’interessante lettura su Thésée
e le sue gesta: i mostri che il re sconfigge non sono altro che un represso soggiacente, come
quell’irrazionalita primordiale che il civilizzatore ha estirpato dal suo universo per fondare la
civilta. Tale razionalizzazione é legata al consolidamento del potere politico di Thésee il qua-
le, lo ricordiamo, ha brutalmente ucciso i fratelli di Aricie. Tra i mostri che il re ha annientato
figura, per I’appunto, il Minotauro il quale abitava i meandri del Labirinto. Di meandri figura-
ti, simili a quelli di un labirinto, € fatta la psiche di Phédre, che reprime il suo amore incestuo-
so0. Come nota Orlando, 1’accenno al mostro cade nel punto della piéce in cui la regina ritarda
la sua confessione alla nutrice (v. 250) e il labirinto citato dalla matrigna in presenza di Hip-
polyte (vv. 634-662) non e altro che una specie di labirinto di esitazioni verbali tra le quali la
donna non sa destreggarsi. In questo modo, il segreto represso € identificato con il mostro na-

scosto e siccome questo labirinto verbale reprime tale segreto trattenendolo, tale labirinto ver-

%2 £ Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 39
383 J.G. Cahen, Le vocabulaire de Racine cit., p. 139
%4 E Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 41

95



bale corrisponde alla severa legge morale che Phédre ha ereditato dal padre®®. Pondea si pone
nello stesso solco di Orlando suggerendo che il labirinto assume il significato di spazio psi-
chico, diventando dunque una specie di cammino dell’anima fatto di tentazioni e trappole in
cui il mostro non solo deve essere ucciso, ma anche sacrificato per raggiungere la catarsi*®.
Siccome esso rappresenta 1’istanza dell’Es, 1’animalita stessa, attraverso il suo sacrificio pos-
siamo governare la pulsionalita con la ragione. Pondea aggiunge inoltre che il labirinto dipin-
to da Racine e quello cristiano e simbolizza il vagare dell’uomo nel cammino della vita e la
sua difficolta nel trovare la salvezza. Anzi, il labirinto raciniano & piu un labirinto giansenista:
gia tracciato, lo smarrimento non e piu fisico, bensi spirituale e Phédre vi intraprende un
viaggio alla scoperta di sé, dove & costretta a contare solo sulle sue forze**’.

Come si € gia sostenuto, vi & una correlazione tra la negazione labirinto/Minotauro e la
negazione segreto/confessione che risiede nell’irreversibilita della parola. Tutte le volte che i
personaggi usano 1’avverbio trop (nei vv. 524 «[...] Je me suis engagé trop avant », 670
«[...] tu m’as trop entendue » e 740 « [...] je n’ai que trop parlé ») si spingono sempre piu in
la in una sorta di labirinto, per 1’appunto, della lingua che non permette di tornare indietro.
Dello stesso pensiero € Barthes quando sostiene che « La parole est irréversible, telle est sa
fatalité. Ce qui a été dit ne peut se reprendre, sauf a s’augmenter : corriger, c’est, ici, bizarre-
ment, ajouter.®® » Se ci si avvicina troppo al segreto, la parola cambia traiettoria e si insinua
in meandri e pieghe del labirinto. Tale movimento avviene nella tragedia attraverso
I’espediente narrativo che si ¢ gia visto nel capitolo Il di questo scritto, ossia la frammenta-
zione della confessione: Phédre, in presenza di (Enone, sembra pronunciare parole sconnesse
e solo quando la nutrice prende in mano le redini del discorso, la regina rivela indicazioni che
dovrebbero preservare il suo segreto. Dopodiché, quando ella si trova faccia a faccia con Hip-
polyte, la sua confessione cambia radicalmente forma e, da difensiva facendosi offensiva, di-
venta una vera e propria arma di seduzione dove la parola € ambigua e tortuosa. L’ambiguita
della parola della donna gioca sul tema inconfessabile ovvero 1’incesto: per arrivare
all’argomento vero e proprio, Phédre cita dapprima il figlio, implorando per lui la pieta; pieta
che ella in realta richiede per sé stessa. Dopodiché, tramite lo scudo della somiglianza tra

Hippolyte e Thésée, comincia a dichiarare il suo amore pur mantenendo il segreto nascosto;

Que dis-je ? Tl n’est point mort, puisqu’il respire en vous.

¥ vi, p. 42

%6 aura 1. Pondea, Phédre de Racine: du labyrinthe mythique au chemin de Jérusalem in « Romance Notes »,
vol. 45, no. 3, 2005, p. 314

7 \vi, p. 317

8 R. Barthes, Le bruissement de la langue in Euvres complétes, t. IV (1972-1976), Paris, Seuil, p. 800

96



Toujours devant mes yeux je Crois voir mon époux.

Oui, Prince, je languis, je brile pour Thésée.**

tuttavia, la regina si avvicina troppo alla verita, pertanto la legge labirintica attua 1’ennesima

deviazione proiettando I’immagine di Thésée nel passato:

Il avait votre port, vos yeux, votre langage.
Cette noble pudeur colorait son visage,
Lorsque de notre Créte il traversa les flots,
Digne sujet des veeux des filles de Minos.*°

Phédre ripercorre la storia di come Thésée abbia attraversato il reale labirinto di Creta per
sconfiggere il mostro grazie al filo procuratogli da Ariane. Nonostante tutte le deviazioni che
la donna prende nella sua dichiarazione, il segreto sta per essere confessato. Come nota Or-
lando, se il labirinto mitico deve essere percorso dall’esterno all’interno per trovare il mostro
ed ucciderlo, quello della parola funziona al contrario: € il segreto mostruoso che cerca di
uscire, & il represso che cerca di smettere di essere tale®**. Riprendendo il suo discorso, la re-
gina sostituisce se stessa alla sorella e cambia anche il motivo per il quale Thésée era entrato
nel labirinto — uccidere il mostro — con una sorta di iniziazione erotica. Il segreto mostruoso
sta scappando dal labirinto del linguaggio e Phédre vorrebbe prenderne il posto qualora Hip-
polyte non ricambiasse il suo amore: « Et Phédre au Labyrinthe avec vous descendue / Se se-
rait avec vous retrouvée, ou perdue.>* ».

Il labirinto verbale non & prerogativa solo di Phédre, anche Hippolyte utilizza reticenze
(vv. 595, 609-614, 618-622, 631-633, 663-664), e non ¢ il solo: pure Aricie, nel confronto con
Theésée nell’ultimo atto, si interrompe ¢ riprende varie volte la parola perché non sa come dire
al re il segreto mostruoso che il pubblico/il lettore conosce gia. Inoltre, prima di rivelare il se-
greto al marito, Phédre tenta di scrivere qualcosa per ben tre volte secondo quanto riportato da
Panope: « Elle a trois fois écrit ; et changeant de pensée, / Trois fois elle a rompu sa lettre
commencée.®* ». Infine, il mostro marino altro non & che la manifestazione fisica del segreto

che e riuscito a scappare dal labirinto, € mostro e labirinto allo stesso tempo.

3.3.3 La negazione mostro marino/corpo di Hippolyte

389 phedre, 11, 5, vv. 627-628 e 634

39 phedre, 11, 5, vv. 641-644

1 E Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 86
392 phedre, 11, 5, vv. 661-662

393 phedre, V, 5, v. 1477-1478

97



Benché evocato da Neptune per volere di Thésee, il mostro marino é Phédre stessa, o
meglio, é la ritorsione aggressiva del suo desiderio mostruoso che, nello schema delle nega-
zioni, occupa lo spazio della repressione. Il represso € il corpo del povero Hippolyte: corpo
che Phédre aveva tanto desiderato e che, dopo 1’aggressione da parte del mostro, ormai ¢ irri-
conoscibile. Il rapporto di negazione simbolica avviene pertanto tra la morte e la bellezza cor-
porea. Tra ’altro, come si ¢ visto grazie all’analisi di Cahen, il mostro marino ¢ 1’unico che
viene descritto fisicamente.

Legato alla negazione (che si vedra piu avanti) “morte di Phedre/desiderio di Phedre” in
quanto oggetto del desiderio della regina, il corpo di Hippolyte viene sfigurato e maciullato

dal mostro principalmente per causa di Phedre. Come riporta Orlando:

La segreta identita di Fedra col mostro marino non é soltanto assicurata, per una specie di
proprieta transitiva, dal Minotauro il quale ha parentela con la prima e somiglianze col
secondo; la lettera del testo li identifica tra loro, in quanto allo stesso titolo Ippolito do-
vrebbe far subire ad entrambi la sorte propria dei mostri, inflitta da suo padre al Minotau-
ro come a tanti altri.>**

In realtd, da quanto si apprende da Théraméne, non & propriamente il mostro ad uccidere
Hippolyte, bensi i suoi cavalli terrorizzati dal mostro. Se il mostro € uscito dal mare come
I’amore di Phédre € uscito dall’ordine morale, i cavalli, addomesticati dal principe stesso, so-
no in un certo senso il simbolo della sua razionalita. Nel momento in cui essi si spaventano e
disobbediscono al loro padrone, si pud vedere, in un disegno piu ampio, la rivolta contro
I’ordine della civilta; non diversamente accade a Thésée nel suo momento di rabbia cieca. In-
fine, nel I atto, il delirio della matrigna sposta il desiderio ancora taciuto su un oggetto appar-
tenente al principe stesso, una sorta di suo feticcio: il carro; e come nota Orlando, nello scon-
tro con il mostro anche tale oggetto, tale sostituto feticistico, viene distrutto dal terrore cieco

che la bestia marina incute ai cavalli®®.

3.3.4 La negazione autorita/trasgressione

Un ultimo aspetto mitico preso in analisi da Orlando e quello che riguarda Thésée: si

tratta infatti di un mito che «sembra formarsi sotto i nostri occhi®®

» nella prima meta della
piéce e che nella seconda meta viene smentito. La morte del re, temuta e data per certa nel |

atto, assume un aspetto mitico nel Il perché legata all’impossibilita di tornare dal regno dei

394 £ Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 70
395 H

Ivi, p. 73
¥ |vi, p. 44

98



morti in cui era entrato da vivo. Quando, pero, nel 111 atto Thésée ritorna, la soluzione razio-
nale della prigionia nell’Epiro non cancella quell’aura soprannaturale creatasi intorno all’eroe.
Nella sua assenza, tutti i personaggi parlano di Thésée e ne cantano le gesta dipingendolo co-
me autorita politica che ha portato la razionalita nel mondo sconfiggendo i mostri, come auto-
rita sociale in quanto padre e come autorita familiare in quanto marito. Dunque, nello schema
delle negazioni freudiane, Thésée rappresenta la repressione che e anche I’autorita mentre il
represso € la trasgressione. Tutto si capovolge quando, nella seconda meta della tragedia,
I’uomo ritorna e da re, padre e marito quale era diventa tiranno. Credendo di essere stato offe-
so diviene giudice frettoloso, evocatore di mostri come quelli che aveva sterminato. Insomma,
«non si torna indietro dal regno sotterraneo®"»: Thésée perde tutte quelle funzioni che posse-
deva prima di discendere negli inferi come se, in fin dei conti, vi fosse morto per davvero.

Per quanto riguarda Hippolyte, egli & colui che, insieme a Phedre, compie la trasgres-
sione. Se quella della donna € una trasgressione imperdonabile, quella del principe e, al con-
trario, perdonabile. L’ansia palpabile all’inizio della tragedia ¢ data dal fatto che il giovane se
ne voglia andare a cercare il padre, assente da sei mesi. Per tutta la tragedia questo stesso las-
so di tempo viene citato quattro volte (vv. 5, 539, 967, 1129): ¢, si, il periodo di tempo di as-
senza del re, ma anche quello dell’amore che il ragazzo prova per Aricie. L’assenza di Thésée
diventa dunque per Hippolyte la conditio sine qua non di quella trasgressione perdonabile,
mentre per Phédre e solamente una condizione favorevole alla sua trasgressione imperdonabi-
le. Come Phédre tenta vanamente di allontanarsi dal suo oggetto d’amore, cosi anche Hippo-
lyte tenta di allontanarsi da Aricie perché sa che, nonostante 1’assenza del padre, il vincolo
posto dal re deve essere rispettato. Nella sua cecita, € proprio Thésée che affida, prima di par-

tire, le due donne a suo figlio:

\Vous daignates, Seigneur, aux rives de Trézéne
Confier en partant Aricie, et la reine.
Je fus méme chargé du soin de les garder.®%

Dopo la confessione che Phédre gli fa, sono I’orrore ¢ la vergogna a spingere Hippolyte a
fuggire. Tali sentimenti diventano i sintomi della difesa del personaggio contro il ritorno del
represso (« Ma honte ne peut plus soutenir votre vue. / Et je vais [...]*° »).

Gia dalle indicazioni di regia, sappiamo che la citta in cui si svolge 1’azione, Trézéne,

non e la citta di Phedre — la quale lo ricordiamo & cretese — e nemmeno il luogo dove Thésée

7 \vi, p. 46
3% phedre, 111, 5, vv. 629-631
39 phedre, 11, 5, vwv. 669-670

99



ha la sua corte, ovvero Athénes. Trézene e la citta di Hippolyte, cara alla sua infanzia che, con
I’arrivo della matrigna, smette di sentire come casa. Se la prima invocazione alla partenza di
Hippolyte ha come scopo la ricerca del padre, nel momento in cui il re viene dato per morto, il
motivo diventa la contestazione del trono ateniese. Eppure nemmeno questa partenza avra
luogo nonostante il testo, in molti punti, la preannunci. Sara Phedre con la sua calunnia a of-
frirne un vero motivo: I’esilio imposto al principe dal padre. Tale esilio acquisisce un signifi-
cato piu grande poiché a Hippolyte non viene solo impedito di vivere a Trézéne, bensi il prin-
cipe ¢ esiliato da qualsiasi regno civile dove I’incesto non ¢ accettabile. Non appena egli esce
dalla citta tanto amata, si compie la catastrofe. Come nota Orlando, Hippolyte € egli stesso il
luogo dove si svolge la tragedia «come involontario oggetto del desiderio imperdonabile, co-
me sintesi vanamente alternativa di Fedra e di Teseo ai quali entrambi rassomiglia e si con-
trappone, come proposta di un rinnovato ordine costituito che il ritorno del represso fa falli-
re*®». Inoltre, occorre sottolineare 1’amara ironia raciniana quando 1 cavalli del giovane tra-
sportano il suo corpo fino alle antiche tombe dei suoi avi dove lui voleva prestare il giuramen-
to d’amore a Aricie.

Nel corso di questo lavoro si é ripetuto piu volte che Thésée, per quanto fosse conside-
rato eroe, era rinomato per essere un seduttore tanto che si costituisce nel corso della piece in
cui e assente una sorta di mito dell’insaziabilita del suo desiderio infedele. La sua morte, 0
meglio la morte in generale, ¢ I’irreversibilita per eccellenza, ma non € la sola della tragedia:
esiste quella del labirinto che, come si e visto, e irreversibilita della parola stessa; entrambe
hanno lo stesso rapporto che il tema del padre nascosto condivide col tema del mostro nasco-
sto ovvero quel rapporto che lega un fenomeno al suo presupposto indispensabile. Affinché il
represso ritorni, occorre che ’autorita repressiva sparisca, dunque «il segreto mostruoso si
espande irrevocabilmente, dal momento che la cancellazione della figura del Padre € irrevo-

cabile®®t»

. La notizia della morte di Thésée investe a tutti gli effetti Hippolyte di quella re-
sponsabilita che il padre gli aveva lasciato prima di partire. Tale notizia ha due risvolti diversi
nelle relazioni di Hippolyte: per quanto riguarda la relazione del principe con Aricie, la notizia
della morte del padre diventa una legittimazione dell’amore che lui prova per lei; per quanto
riguarda il rapporto del giovane con Phedre, la faccenda si complica perché la notizia della
morte dapprima genera in Hippolyte paura — poiché il ragazzo si trova da solo nel fronteggiare

la dichiarazione della matrigna —, successivamente la paura si accompagna alla speranza del

“0 F Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 102
01 1vi, p. 105

100



ritorno del padre, il quale potrebbe difendere il figlio dalle attenzioni non richieste della regi-

na.
3.3.5 La negazione segreto/confessione

Soffermiamoci adesso sul valore che ha la confessione all’interno della tragedia. Come
anticipato nell’introduzione, la confessione ¢ il punto focale della tragedia, senza la quale essa
stessa non esisterebbe. Infatti, come sostiene pure Orlando, avremmo «una situazione immo-
bile o al massimo un evento solo: Fedra sola morirebbe nel buio e nel silenzio consunta dal

proprio desiderio inconfessato*®

». Una volta svelato il segreto, si costituisce il mito della ver-
gogna, ma, fino al momento in cui Phedre racconta la verita a Thésée, la negazione simbolica
gioca sulla tensione tra segreto e confessione, tra silenzio e parola, tra buio e luce. Persino tra
i due elementi propri del teatro, quali dialogo e palcoscenico, vi € una negazione simbolica in
quanto la repressione e rappresentata dallo stato nascosto, dal buio, dal segreto e pertanto dal
silenzio, mentre il represso € rappresentato dalla scena, dalla luce, dalla confessione e quindi
dalla parola. Tuttavia il buio non ha una propria espressione linguistica come ce 1’ha il silen-
zio e gioca sulla rivalita con la luce. Il significato di « jour », infatti, varia tra “luce” e “vita”.
Non a caso, la prima battuta della tragedia che recita Phedre appena compare in scena (v. 153)
e una supplica per stare lontana dalla luce e si inserisce nel quadro teatrale dove la scena &,
per forza di cose, illuminata. Continuando, la regina si rivolge al sole il quale porta alla luce,
mostra il conflitto tra Legge e Desiderio che ella ha in sé.

In questo conflitto, che & appunto quello tra luce e buio, Phédre nasconde se stessa e an-
che il suo segreto. Parlando con la nutrice, il conflitto cambia paradigma e diventa un conflit-
to tra silenzio e parola dal quale non si puo tornare piu indietro: una volta confessato I’amore
a Hippolyte, ogni tentativo di regredire al conflitto tra luce e buio e vano, Phedre ormai e
esposta alla luce della vergogna. Nel secondo conflitto, quello tra silenzio e parola, il primo
elemento tabu ¢ proprio il nome dell’amato tant’¢ che la regina, come si é ben visto nel capi-
tolo I, non osa pronunciarlo. Il male che dovrebbe risiedere nel desiderio incestuoso e tra-
smesso alla confessione che diventa piu scandalosa dell’atto stesso e, come riporta Orlando:
«E piu colpevole di chi muore tacendo chi avra dato scandalo, perché lo scandalo coinvolge
immediatamente nel processo criminale intimo, nel ritorno del represso, gli altri*®». 1l primo

altro a cui Pheédre si rivolge ¢ (Enone, ma cosi facendo la regina apre un passaggio verso

I’esterno al suo represso che sfocera nello scandalo con la confessione diretta all’oggetto ama-

02 1vi, p. 46
%3 1vi, p. 79

101



to. Allo stesso tempo, all’interno di questo passaggio Si insinua la speranza, la speranza che
questo amore possa essere ricambiato e, con la scomparsa di Thésée, accettato dagli altri.
Smettendo di nascondere la sua vergogna, Phédre si abbandona agli occhi altrui ed elude la

sua coscienza repressiva:

Il n’est plus temps. 11 sait mes ardeurs insensées.
De I’austére pudeur les bornes sont passées.
J’ai déclaré ma honte aux yeux de mon vainqueur,

. 7 . sz 404
Et I’espoir, malgré moi, s’est glissé dans mon ceeur.*®

I malgré moi di Phédre testimonia per I’appunto quel sentimento di colpa che la divora.

La terza confessione € quella a Thésée, marito, re, giudice e detentore dell’autorita:
quando la regina arriva a confessare la verita all’'uomo, il segreto ormai non ¢ piu tale e la
confessione puo essere fatta solo perché la donna e consapevole che di li a poco sarebbe mor-

ta per mano del veleno.
3.3.6 La negazione morte di Phédre/desiderio di Phedre

Infine, strettamente connessa alla negazione simbolica mostro marino/corpo di Hippoly-
te per il suo carattere fisico, si trova la negazione simbolica che oppone la morte della prota-
gonista e il suo desiderio. Le due negazioni si somigliano perche in entrambe ¢ all’interno del
soggetto che il desiderio si trasforma in morte. 1l desiderio proibito di Phedre sconvolge la sua
razionalita repressiva e il ritorno del represso causa una crisi della ragione: il cedimento che la
regina sperimenta all’interno della propria psiche si ripercuote, come Si € visto nel capitolo I,
all’esterno, anche nelle faccende istituzionali come per esempio la gestione del regno. | se-
guenti due versi « Un désordre éternel régne dans son esprit. » (v. 147) e « Le trouble semble
croitre en son ame incertaine. » (v. 1470), che si trovano all’inizio (atto I, scena 2) ¢ alla fine
della tragedia (atto V, scena 5), vengono pronunciati non da Phédre, bensi rispettivamente da
(Enone e Panope, due sorte di messaggere. Entrambe, come sottolinea Orlando, ignorano la
ragione del male di Phédre che nel primo caso soffre per amore e nel secondo per il veleno;
per di piu, la donna «¢ osservata dall’esterno, il ritorno del represso riverbera sugli altri [...] il
suo spavento, e i soli sintomi accessibili ai loro occhi [...] sono quelli fisici della morte*®».
Quando poi (Enone viene a conoscenza del motivo del male che la sua padrona prova, il suo

ruolo di nutrice si evolve: da semplice confidente e serva, ella diventa una vera e propria per-

%4 phedre, 111, 1, v. 765-768
%5 £ Orlando, Lettura freudiana della «Phédre» cit., p. 57

102



sonificazione dell’istinto di conservazione per la sua regina. Fara di tutto, infatti, affinché
Phédre viva. Nonostante i consigli di (Enone appaiano come inno alla dissolutezza, essi rap-
presentano invece quell’ancora alla vita che, in ragione dell’istinto di auto-conservazione, si
puo permettere di piegare o aggirare le leggi morali. Se all’inizio della tragedia Phédre vuole
lasciarsi morire, una volta che, confessato 1’amore a Hippolyte stesso, scopre che il marito e
vivo, la regina vuole proprio suicidarsi; € in quel momento che il suo istinto di conservazione,
(Enone, si risveglia e acceca Thésée tramite la falsa calunnia, piegando per I’appunto le leggi
morali. Tuttavia, come nota Orlando, esiste una legge che non puo essere accecata: quella di
Minos che, come si e gia detto, € simbolo del Padre la cui morte «non e un evento esterno
come quella supposta di Teseo, bensi una profonda interiorizzazione della Legge nella co-
scienza’®». 11 “confronto” che Phédre ha con lui nell’allucinazione nel IV atto (nei vv. 1252-
1294 la regina si lamenta dapprima con la nutrice dell’amore tra il figliastro e Aricie, sente
che a causa della gelosia potrebbe commettere altri crimini e infine si rivolge al padre per re-
cuperare la ragione) mostra come la Legge la seguira anche nell’oltretomba non lasciandole
scampo nemmeno da morta. Ciononostante, il desiderio non si placa e in questo Orlando nota
il giansenismo di Racine che riconosce quanto nella natura umana il desiderio sia inestingui-
bile.

Alla fine della tragedia si vedono due tipi di morte: una lenta e una veloce, rispettiva-

mente di Phédre e (Enone. Se nel | atto la nutrice profetizzava inconsciamente:

Quoiqu’il vous reste a peine une faible lumiére,
Mon ame chez les morts descendra la premiére.
Mille chemins ouverts y conduisent toujours,
Et ma juste douleur choisira les plus courts.*"’

Nel V atto la regina riprende tali parole assegnando loro, pero, un significato opposto. Ella ri-

408 5 Tale

vela infatti che avrebbe voluto « Par un chemin plus lent descendre chez les morts
lentezza e data dal veleno che giunge al cuore; come nota Orlando, vi € una simmetria tra i
versi 1639, momento in cui la regina sta per soccombere, e 581, quando ella vede Hippolyte
pronto a partire e lo implora di rimanere per il bene di suo figlio: « Déja jusqu’a mon cceur le
venin parvenu »; « Le voici. Vers mon cceur tout mon sang se retire ». Nel corso della trage-
dia, il veleno rimpiazza il sangue istituendo cosi una corrispondenza tra morte (il veleno per

I’appunto) e desiderio (il sangue). Quest’ultimo nasce dalla vista e i suoi effetti colpiscono sia

% 1vi, p. 61
“O7 Phedre, 1, 3, vv. 229-232
408 phadre, V, scéne derniére, v. 1636

103



I’anima che il corpo. Una peculiarita della vista ¢ che ¢ un’avidita inappagata, destinata a ri-
manere tale: riprendendo la metafora alimentare nel verso 974 — « Vient se rassasier d’une si
chére vue ; » —, Racine condanna i suoi personaggi poiché la sazieta non giunge mai. Gli oc-

chi cercano altri occhi e anche quando li trovano, qualcosa manca sempre*®.
3.4 La « querelle » tra Roland Barthes e Raymond Picard

Concludiamo questo capitolo con una piccola parentesi che, come gia annunciato
nell’introduzione, concerne la diatriba tra 1 due critici del Novecento. Ora, siccome il soggetto
di questo elaborato & primariamente Fedra, si parlera della nouvelle critique utilizzando perlo-
piu esempi che Picard trae da Phédre. Il tono che il critico utilizza nel suo Nouvelle critique
ou nouvelle imposture e sprezzante e ironico: da subito definisce il Sur Racine di Barthes « un
travail de librairie*® ». La vittima risponde alle accuse e agli attacchi del collega nel suo Cri-
tique et vérité*! pubblicato I’anno seguente.

Scagliandosi contro la nouvelle critique cui uno dei caratteri sarebbe 1’indimostrabilita,
Picard cita lo stesso Barthes che si dichiara impotente a dire la verita su Racine. Per esempio,
guando questi scrive « pour Néron, solaire, ces mémes larmes [de Junie] le nourrissent a la
fagon d’un aliment étrange, précieux [...] dont on peut se repaitre en soi, dans leur seule sub-
stance, comme d’une nourriture fantasma‘cique412 », Picard commenta che tali affermazioni
non sono verificabili e suggerisce al collega di esprimersi piu chiaramente e con metafore piu
coerenti**® poiché Néron — sostiene Picard — cibandosi delle lacrime di Junie, appare come il
sole che assorbe 1’acqua, in modo del tutto naturale, cancellando cosi il sadismo che Barthes
crede di intravedere in tale operazione. Continuando il suo attacco, Picard cita un lungo pas-

saggio:

Tout fantasme racinien suppose — ou produit — un combinat d’ombre et de lumiére.
L’origine de I’ombre, c’est la captivité. Le tyran voit la prison comme une ombre ou se
plonger et s’apaiser [...]. Alexandre solaire aime en Cléofile sa prisonniére ; Pyrrhus,
doué d’éclat, trouve dans Andromaque 1’ombre majeure, celle du tombeau ou les amants
s’ensevelissent dans une paix commune ; pour Néron, incendiaire, Junie est a la fois
I’ombre et 1’eau (les pleurs) ; Bajazet est un étre d’ombre, confiné dans le Sérail ; Mithri-
date [...] ; Phédre, fille du Soleil, désire Hippolyte, ’homme de I’ombre végétale, des fo-
réts ; I’impérial Assuérus [...]; Athalie enfin s’émeut d’Eliacin, captif du Temple. Par-

%09 3. Starobinski, L il vivant cit., pp. 81-82

0 R, Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 11
“1 R, Barthes, Critique et vérité, Paris, Seuil, 1966

2 R Barthes, Sur Racine cit., p. 31

3 R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 17

104



tout, toujours, la méme constellation se reproduit, du soleil inquiétant et de I’ombre béné-
fique.***

Se attraverso quel « Partout, toujours » Barthes pretende di essere esaustivo, Picard nota, giu-
stamente, che mancano all’appello due tragedie, Bérénice e Iphigénie, pertanto I’assunto di
Barthes risulta fallace. Inoltre, per quanto riguarda Roxane, se ella € solare, si tratta di un sole
messo in ombra perché, come Bajazet, anche lei € confinata nel Serraglio. Se poi ci si soffer-
ma sulle parole « lumiere », « soleil », « ombre » e « captivité », sembra che per Barthes esse
rappresentino categorie dal valore monosemico, eppure il termine « solaire », come nota Pi-
card, non ha lo stesso significato quando descrive Alexandre e Néron: per quanto riguarda il
primo, si riferisce alla sua generosita; mentre il secondo acquisisce il significato del potere as-
soluto che egli piega ai suoi capricci. Riunire Alexandre e Néron sotto uno stesso segno signi-
fica, dunque, confondere il re col tiranno®*®. Prendiamo Phédre: la regina non ha le stesse ca-
ratteristiche “solari” di Alexandre o Néron, ¢ semplicemente discendente del Sole. Se in Ale-
xandre la solarita & un attributo morale, in Néron caratterizza uno stato di fatto e in Phedre
non é altro che una peculiarita che proviene dalla tradizione mitologica. Passando poi alla
coppia « ombre »-« captivité » evocata sopra dallo stesso Barthes, Picard lamenta che il con-
cetto, prendendo un’eccessiva estensione, perda la propria comprensibilita: « Et si Eliacin est
en effet [...] “captif du Temple”, nous sommes tous des captifs : captifs de notre famille, de
notre maison, de notre foi, de notre vocation*® ». Il critico allora suddivide le affermazioni
del collega in due categorie: alcune sono poco chiare, senza interesse esplicativo e devono es-
sere accettate per quelle che sono; le altre, accompagnate da esempi, possono essere, si, SOg-

gette al controllo, tuttavia si fondano su basi troppo fragili*!’

. A questo si aggiunge il fatto
che, nella prima sezione della sua analisi — I’Homme racinien —, Barthes definisce egli stesso
il linguaggio che utilizza come “psicanalitico” eppure, secondo Picard, la questione non é trat-
tata con tale linguaggio.

Per esempio, il personaggio di Aricie, nella lettura “psicoanalitica” di Barthes, vuole
« faire éclater dans Hippolyte le secret de sa virginité, comme on fait sauter une carapace*® »

e se ella « s’intéresse a Hippolyte, c’est expressément pour le percer, faire couler son lan-

gage*® ». Per Picard nessuna di queste immagini si pud ritrovare in Racine che scrive sola-

#4 R, Barthes, Sur Racine cit., p. 30
5 R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 21
416 H
Ivi, p. 22
T \vi, p. 24
8 R. Barthes, Sur Racine cit., p. 39
9 1vi, p. 118

105



mente: « Mais de faire fléchir un courage inflexible, / De porter la douleur dans une &me in-

sensible*?°

». In realta, Aricie oppone al fedifrago Thésée la purezza d’animo del figlio. Ella
lo ama e, per giustificarsi, sostiene di preferire a un avventuriero un eroe che non € mai caduto
preda di debolezze amorose. Per Picard, dunque, dipingere la ragazza come una donna che
cerca di stuprare Hippolyte & una forzatura bella e buona®*.

Un altro attacco @ riservato alla seguente considerazione: « L’Eros racinien ne s’exprime
jamais qu’a travers le récit. L’ imagination est toujours rétrospective et le souvenir a toujours
I’acuité d’une image*?? ». Ciod che fa, si puo dire, infuriare Picard & di nuovo I’utilizzo di av-
verbi perentori come toujours e jamais: « les veérités dont le critique se fait le prophete sont
absolues, universelles, définitives. Un des aspects les plus irritants de ce livre, c’est la sécurité
intellectuelle de son auteur*”® ». Insomma, Picard non sopporta il lavoro di astrazione di Bar-
thes il quale raccoglie dalle tragedie gli elementi che rientrano nella sua concezione di perso-
naggio raciniano raccolta nella sezione “Homme racinien” del suo Sur Racine. Ciascuno degli
elementi costitutivi di tale concezione si dovrebbe applicare, secondo Picard, a tutte le trage-
die, eppure non e cosi: infatti, solo in alcune si ritrovano i suddetti elementi. Un esempio, ri-
portato da Picard, € cid che Barthes chiama « La relation fondamentale » che genera un rap-
porto di autorita e subordinazione tra due personaggi: « A a tout pouvoir sur B. A aime B, qui
ne I’aime pas** ». Come nota Picard, questo rapporto si ritrova solo in tre delle undici trage-
die raciniane e, per quanto riguarda Phedre, le basi scricchiolano: se la vita di Bajazet dipende
completamente da quella di Roxane, non si puo dire lo stesso per Hippolyte e la sua matrigna.
Barthes applica il suo schema erroneamente perché A, per lui, rappresenta Phédre mentre B e
Hippolyte. Ora, la seconda parte dell’enunciato sulla relazione fondamentale (Phedre ama
Hippolyte il quale non la ama) risulta vera, tuttavia la prima parte non & propriamente corret-
ta: & Thésée il detentore del potere di vita sul figlio, non Phédre. E vero, come riporta Picard,
che la calunnia della regina, che potrebbe essere interpretata come un esercizio del potere sul
giovane, porta Hippolyte alla morte, ma lanciare un’accusa come quella di Phedre ¢ alla por-
tata di tutti*® (infatti, come si & visto, & proprio (Enone a mettere in giro la menzogna). Inol-
tre, appresa la notizia della morte del marito, Phédre si dichiara al figliastro e lo implora di
darle la sua protezione mostrando dunque che la “relazione di forza” ¢ ribaltata rispetto a cio

che asserisce Barthes. Quando il rapporto d’autorita esiste effettivamente, come nel caso di

20 phedre, I1, 1, vv. 449-450

2L R, Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 32
22 R Barthes, Sur Racine cit., p. 28

23 R, Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 36
24 R. Barthes, Sur Racine cit., p. 35

25 R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 39

106



Néron e Junie, e pericoloso, per Picard, farne sistematicamente una « relation fondamentale »
poiché esso non & essenziale né costitutivo della tragedia come pud esserlo in Bajazet. E pro-
prio contro questa universalizzazione che Picard lotta.

Ritornando sul linguaggio, Picard sostiene che « Le vocabulaire de ce livre est emprunté
a la biologie, la psychanalyse, la philosophie, etc. et il comporte en outre un grand nombre de
néologismes*?® ». Dall’utilizzo di neologismi nascerebbe, secondo Picard, un vero e proprio
gergo: quello con cui Barthes, a detta di Picard, vuole dare prestigio “scientifico” a delle as-
surditd mascherando i luoghi comuni. Con i suoi termini oscuri, un po’ indefiniti e utilizzati
con accezioni diverse, tale gergo diventa solo lo strumento di una critique a I’estomac*®.
L’intero scritto di Barthes ignora, secondo Picard, le regole del pensiero scientifico perché
quasi in ogni pagina la parte ¢ data per il tutto, il molto per ['universale, I’ipotetico per il cate-
gorico; tutta questa confusione & ammantata da una lingua la cui precisione risulta sfocata*?.

L’unico punto su cui Picard si trova d’accordo con Barthes ¢ quando quest’ultimo de-
nuncia le illusioni e i pericoli della « critique analogique®® » (o biografica) che istituisce tra la
vita dell’autore e le sue opere somiglianze dal valore esplicativo. Tuttavia, nella pratica, Bar-
thes si auto-smentisce sposando in alcuni casi le considerazioni di Mauron: « Racine, c’est
Oreste a vingt-six ans ; Racine, c’est Néron ; Andromaque, c’est la Du Parc ; Burrhus, ¢’est
Vitart** ». Insomma, per Barthes, le opere e la vita di Racine — e non solo — si intrecciano. Pi-
card sostiene, dunque, che il critico sia caduto nelle stesse trappole di cui egli era riuscito a
denunciare i meccanismi, ovvero nella critica analogica stessa. Una spiegazione di cio, secon-
do Picard, potrebbe esserci: come gia riportato dallo stesso Barthes, egli si professa impossi-
bilitato a dire la verita su Racine poiché I’oggettivita ¢ da lui considerata inconcepibile nella
critica. « Cela tient a la fonction particuliére de la littérature, qui est d’institutionnaliser la
subjectivité*! ». Dunque la sola oggettivita che resta al critico & quella di rivelare il suo ap-
proccio alla lettura dell’opera ovvero il tipo di soggettivita che sara adottata. In definitiva, Pi-
card accusa Barthes che le sue leggi sull’universo raciniano possono essere applicate solo a

poche tragedie. Quando Picard scrive che Barthes

28 |vi, p. 50

21 |vi, p. 52

28 1vi, p. 58

29 R, Barthes, Sur Racine cit., p. 164

0 1vi, p. 162

31 R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 62

107



transpose le On ne peut dire vrai sur la nature de la pensée contemporaine en un On ne
peut dire vrai sur Racine, et du Tout peut arriver de I’indéterminisme moderne il tire une
sorte de On peut dire n’importe quoi**

egli si allinea in parte al pensiero di Barthes riconoscendo che non si pud concepire una
verita totale, assoluta e definitiva su Racine. Tuttavia tra questo e il sostenere che “si puo dire
qualsiasi cosa” sul grande drammaturgo c’¢ una grande differenza. A giusto titolo Picard sot-
tolinea che le parole impiegate da Racine hanno un loro significato letterale che non si do-
vrebbe violare; dunque non si potrebbe dire, ad esempio, « Hippolyte est refus du sexe, anti-
nature ; [...] Hippolyte hait la chair comme un mal littéral*®* » poiché & Racine stesso che ha
espressamente reso il giovane innamorato di Aricie, come attestato nella prefazione alla trage-
dia. Ci sono dunque una verita del testo sulla quale ci si puo mettere d’accordo e zone
d’ombra nelle quali si possono rischiare delle interpretazioni soggettive. Sta di fatto che ogni
approccio ¢ il risultato di una scelta arbitraria.

Un altro appunto che Picard avanza a Barthes & quello che concerne il silenzio del
drammaturgo a seguito della messa in scena di Phedre. Barthes sostiene che una delle cause
sia stata 1’ascesa dell’opera lirica: « On note qu’alentour 1675, 1’Opéra supplante la tra-
gédie™* », ma Picard controbatte che essa le fa solamente una concorrenza sempre pitl spieta-
ta, ma non la cancella del tutto. Scagliandosi contro la nouvelle critique in generale e usando
Racine come esempio, Picard sposa le stesse considerazioni che Mauron presenta nel suo
scritto — e che noi abbiamo riportate nel Capitolo | — ovvero che la psicanalisi letteraria e
quella medica sono due approcci ben distinti: nel primo caso si tratta infatti di una psicanalisi
post mortem. Ora, sappiamo che Mauron impiega il termine “psicocritica” nel suo approccio
allo studio della vita e delle opere di Racine e Picard, da un lato, gli riconosce il merito di
aver attuato la differenziazione tra psicanalisi e psicocritica, ma dall’altro gli recrimina di es-
sersi abbandonato alle illusioni circa il valore dei suoi risultati**>. Per Picard, infatti, il mate-
riale fornito dal malato in un momento di (presunta) sincerita non puo essere equiparato alle
opere scritte da un autore sia per qualita che per quantita: il malato vuole guarire e le sue te-
stimonianze sono raccolte e processate nel corso di mesi o addirittura anni; Racine, quando ha
scritto le sue tragedie, certo non si immaginava di sottoporsi ad una seduta psicoterapeutica e
per di pil i suoi scritti sono limitati. Inoltre, come sostiene Picard, le tragedie sono inutilizza-

bili poiché rispondono ad un genere governato da regole rigorose e frutto di creazione volon-

2 1vi, p. 66

3 R. Barthes, Sur Racine cit., p. 117

3 1vi, p. 160

% R. Picard, Nouvelle critique ou nouvelle imposture cit., p. 89

108



taria e cosciente. Per quanto riguarda le informazioni biografiche, il critico, come Mauron, ne
riconosce la scarsa quantita. Insomma, il pensiero di Picard sulla psicanalisi letteraria si rac-
chiude in questa lapidaria considerazione: « il est clair que 1’obsession est non pas dans le
poéte, mais chez le critique®® ».

Per i critici della nouvelle critique, non e rilevante il genere letterario poiché essi collo-
cano, durante lo studio di un autore, sullo stesso piano diversi tipi di testi che invece necessi-
terebbero di diversi tipi di approcci®®’: infatti, per Picard, una lettera intima & ben diversa da
un’opera pubblicata o da un romanzo. La nouvelle critique esige di ritornare, secondo Picard,
all’opera la quale non ¢ letteraria, bensi 1’esperienza completa di un autore; allo stesso tempo
vuole apparire strutturalista, eppure non impiega un approccio strutturale, bensi psicologico,
sociologico, metafisico. Secondo questa concezione, I’opera letteraria non diventa altro che
un contenitore di documenti e segni dal quale il critico attinge per le sue elucubrazioni. Pur
riconoscendo 1’approccio interessante, Picard sottolinea che esso porta alla distruzione della
letteratura come realtd originale poiché [’opera viene considerata come prodotto
dell’inconscio. Se si cancella I’intenzione volontaria e lucida che da vita a un’opera, la realta
letteraria diventa illusoria*®. L’inconscio dell’autore viene preso dai critici come alibi per la
loro fantasia. Dunque, Picard riconosce un paradosso nella nouvelle critique: essa vuole sva-
lutare il pensiero cosciente pur ricorrendo ad un linguaggio logico e articolato.

Con Rimbaud, il Dadaismo e il Surrealismo, nasce, ricorda Picard, una corrente che cer-
ca di screditare I’attivita letteraria in quanto tale per fondare un nuovo modello di scrittura
dove primeggiano inconscio, immediatezza e spontaneita. Assente, nel dormiveglia o in uno
stato di ipnosi, il soggetto dedito all’écriture automatique scrive senza filtri, tramite associa-
zioni. Per Picard, questo metodo non fa che produrre materiale grezzo che permette di risalire
a immagini inconsce del soggetto*®. Infine, se torniamo al soggetto di questo elaborato, Raci-
ne, si puo asserire con sicurezza sulla scia di cio che sostiene anche Picard, che le tragedie del
drammaturgo non sono state, ovviamente, scritte con 1’écriture automatique poiché essa non
esisteva come tecnica e soprattutto esse sono il risultato di un attento lavoro di cesellatura del-
la parola (come testimoniano, fra I’altro, le varie versioni di Phédre). Dunque, “surrealizzare”,
come dice Picard, la letteratura implica una concezione passivista della creazione letteraria
secondo la quale I’opera sarebbe il luogo in cui si trovano tutte le ossessioni dell’autore. I

« nouveaux critiques » ritengono che il tratto piu significativo in un’opera sia 1’espressione

* 1vi, p. 96

7 \vi, pp. 119-120
8 vi, p. 123

9 |vi, p. 140

109



delle ossessioni inconsce alle quali uno scrittore si € abbandonato e di cui essi studiano le
connessioni. Per Picard, invece, se alcune immagini o idee ricompaiono nell’opera per forma-
re un tema, esso non sara illustrato da una psicanalisi inconscia, bensi dalle ragioni del testo:

« ce dont nous avons besoin [...], ¢’est d’une étude détaillée des structures littéraires™® ».

“01vi, p. 144

110



CAPITOLO IV

4.1 I’influenza di Racine su Proust

In questo ultimo capitolo si vedra come gli scritti di Racine abbiano una eco nella scrit-
tura di A la recherche du temps perdu. Secondo quanto riporta Zaiser, Racine non & il solo
scrittore del XVI1I secolo ad aver influenzato Proust: si annoverano nomi come Mme de Sévi-
gné, Saint-Simon, Moliére e La Fontaine. Ciononostante, Racine si piazza al primo posto**.
Oltre a comparire nella Recherche, Racine viene citato anche nella corrispondenza, nei Pasti-
ches et mélanges, nel Contre Sainte-Beuve e in piu occasioni negli scritti raccolti in Essais et
articles. Per Maazaoui, Proust apprezza del drammaturgo quel senso di indeterminatezza che
ne aumenta ’attrazione, la sua capacita nel dissimulare e nel significare per via sillettica, rin-
viando al contempo ad un referente ed al suo antonimo: sia il maschile che il femminile, sia il
puro che I’impuro**?. Come testimonia il Contre Sainte-Beuve, prende in prestito lo stile del
drammaturgo riproducendone alcuni aspetti stilistici.

Come riporta Compagnon, a partire dall’Ottocento la concezione di Phédre come cri-
stiana e giansenista € un luogo comune la cui base é stata gettata da Chateaubriand. Proust,
dal canto suo, adotta tale punto di vista dandogli un taglio originale: « A la Phédre chrétienne
et au Racine janséniste, méprisé par les romantiques, succéda a la fin du siecle une Phedre
hystérique et un Racine pervers** ». La poesia drammatica di Racine facendosi espressione di
una furia passionale Proust si pone, secondo Maazaoui, a meta strada tra il Racine giansenista
e il Racine perverso: lo scrittore della Recherche resta conforme all’immagine di Racine che
hanno i suoi contemporanei, ma evidenzia che il drammaturgo non é solo il poeta del puro,
ma anche dell’impuro, dissimulato dietro la legge morale. Ad esempio, citando la scena della
dichiarazione di Phédre Proust nota che Racine, unendo in modo armonico i contrari come
confessione e segreto, amore e odio, innocenza e colpevolezza, conferisce alla confessione
uno spessore semantico e un dialogismo notevole***. Secondo Maazaoui i versi del dramma-

445

turgo posseggono un’audacia sintattica che affascina il lettore tra cui lo stesso Proust™ il qua-

41 Rainer Zaiser, Le rayonnement du thédtre de Racine dans [’ceuvre de Proust : & la recherche de la modernité
de Phédre in « Littératures Classiques » 2011/3, n° 76, 2011, Christian-Albrechts Universitat, Kiel, p. 187

2 Abbes Maazaoui, Le Racine de Proust in « Dalhousie French Studies », vol. 49, 1999, p. 193

3 Antoine Compagnon, Proust entre deux siécles, Paris, Seuil, 1989, p. 66

4 A Maazaoui, Le Racine de Proust cit., p. 194

5 1bidem

111



le in Pastiches et mélanges, analizza i seguenti versi tratti da Andromaque: « Pourquoi
I’assassiner ? Qu’a-t-il fait ? A quel titre ? / Qui te I’a dit ? » (vv. 1542-1543). Qui, Racine in-
terrompe il legame sintattico tradizionale poiché I’interrogativa « A quel titre ? » si rapporta al
primo quesito « Pourquoi 1’assassiner ? » anziché al secondo « Qu’a-t-il fait ? » che lo prece-
de. Allo stesso modo, I’interrogativa « Qui te 1’a dit ? » & legata a « assassiner » anziché a « A
quel titre ? » che gli & contigua. Proust definisce questi anacoluti degli “zigzag” richiamandosi
forse alla tradizione ottocentesca (Gautier e Baudelaire utilizzano questo termine) e sostiene
che e attraverso di essi che Racine dipinge il tormento dei suoi personaggi fino ad arrivare a
un realismo selvaggio in quella che € sempre stata definita un’arte elegante e armoniosa**®.
Ergendosi a difensore di Racine, Proust si scaglia contro Théophile Gautier il quale

aveva sostenuto che il pit bel verso di Racine € « La fille de Minos et de Pasiphaé »:

Il n’y a rien de si béte que de dire comme Théophile Gautier, lequel était du reste un poéte
de troisiéme ordre, que le plus beau vers de Racine est : “La fille de Minos et de Pasi-
phaé”. Mais il nous est permis de faire goQter dans les tragédies de Racine, dans ses Can-
tiques, dans les lettres a Madame de Sévigné, dans Boileau, des beautés qui s’y trouvent
réellement et que le XVII1° siécle n’a guére apergues.*"’

Lo scrittore rielabora questo episodio letterario nella Recherche facendo dire al personaggio di
Bloch:

Je dois confesser, d’ailleurs, que [Musset] et méme le hommé Racine, ont fait chacun

dans leur vie un vers assez bien rythmé, et qui a pour lui, ce qui est selon moi le mérite

supréme, de ne signifier absolument rien. C’est [...] “La fille de Minos et de Pasiphaé” **®

Oltre a difendere Racine, Proust si congratula con quei letterati che lo apprezzano. Inoltre,
Proust invoca I’autorita di Racine quando sostiene Flaubert e Baudelaire criticati da Sainte-
Beuve. Infatti, per giustificare lo stile flaubertiano, Proust cita la sintassi raciniana in una let-
tera del 1920 rivolta all’amico Léon Daudet: « Pourquoi défendre a Flaubert ce qu’on permet
a Racine ?*** » Allo stesso modo, Baudelaire non pud essere definito immorale quando Racine
lo & stato piul di lui*®.

Il citazionismo proustiano di Racine non riguarda solamente Phédre; esso coinvolge an-

che altre tragedie e puo essere definito, secondo Maazaoui, in due modi diversi: parodico o

46 René de Chantal, Proust et Phédre in « Etudes francaises », 1(2), 1965, p. 89

7 |vi, p. 88

8 M. Proust, Du c6té de chez Swann, éd. Jean-Yves Tadié, Paris, Gallimard, 1987, p. 116
49 M. Proust, Lettres retrouvées, éd. Philip Kolb, Paris, Plon, 1966, p. 140

0 A Maazaoui, Le Racine de Proust cit., p. 196

112



serio. Per capire bene il senso delle citazioni parodiche proustiane, ¢ d’uopo riportare la defi-

nizione di parodia che Gérard Genette fornisce in Palimpsestes:

La forme la plus rigoureuse de la parodie, ou parodie minimale, consiste donc a reprendre
littéralement un texte connu pour lui donner une signification nouvelle, en jouant au be-
soin et si possible sur les mots [...]. La parodie la plus élégante, parce que la plus écono-
mique, n’est donc rien d’autre qu’une citation détournée de son sens ou simplement de

son contexte et de son niveau de dignité***

Per esempio, la parodia che Proust fa di Racine rientra nella sfera della sessualita. Infatti
quando il narratore racconta I’episodio in cui Nissim Bernard, zio di Bloch (“invertito” poiché

omosessuale), si intrattiene con un garzone, utilizza i versi di Athalie:

Tous les jours il était a midi au Grand-Hoétel. C’est qu’il entretenait, comme d’autres, un
rat d’opéra, un « commis », assez pareil a ces chasseurs dont nous avons parlé, et qui
nous faisaient penser aux jeunes israélites d’Esther et d’Athalie. A vrai dire, les quarante
années qui séparaient M. Nissim Bernard du jeune commis, auraient di préserver celui-ci
d’un contact peu aimable. Mais, comme le dit Racine avec tant de sagesse dans les
mémes cheeurs :

« Mon Dieu, qu’une vertu naissante,

« Parmi tant de périls marche a pas incertains !

« Qu’une ame qui te cherche et veut étre innocente,

« Trouve d’obstacle & ses desseins. »**2

Oppure quando descrive la meraviglia di M. de Vaugoubert nel momento in cui M. de Charlus
stringe la mano a molti membri del personale di un’ambasciata durante una festa dalla princi-

pessa de Guermantes, Proust utilizza i versi di Esther:

Pour cette ambassade dont le jeune personnel vint tout entier serrer la main de M. de
Charlus, M. de Vaugoubert prit ’air émerveillé d’Elise s’écriant dans Esther :

Ciel ! quel nombreux essaim d’innocentes beautés

S’offre a mes yeux en foule et sort de tous cotés !

Quelle aimable pudeur sur leur visage est peinte 1**®

Come nota Maazaoui, la parodia sta nel fatto che Proust ha trasposto i versi raciniani da un
contesto nobile e religioso ad un contesto mondano, la serata dai Guermantes; per di piu, tali
versi, riferiti ad una figura femminile, vanno a riferirsi ad una figura maschile, M. de Vaugou-

bert**,

*°! Gérard Genette, Palimpsestes: la littérature au second degré, Paris, Seuil, 1982, p. 24

2 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome V: Sodome et Gomorrhe, volume 111, Paris, Gallimard, 1926,
p. 73 .

3 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome V: Sodome et Gomorrhe, volume 1, Paris,Gallimard, 1922, p.
51

% A Maazaoui, Le Racine de Proust cit., p. 197

113



In La prisonniere, la parodia si sposta dalla sfera pubblica a quella privata quando il

narratore viene paragonato da Albertine a Assuérus, personaggio di Esther:

La défense d’entrer chez moi avant que j’eusse sonné I’amusait beaucoup. Comme elle
avait pris notre habitude familiale des citations et utilisait pour elle celles des pieces
qu’elle avait jouées au couvent et que je lui avais dit aimer, elle me comparait toujours a
Assuérus :

Et la mort est le prix de tout audacieux

Qui sans étre appelé se présente a ses yeux.

Rien ne met a I’abri de cet ordre fatal,

Ni le rang, ni le sexe ; et le crime est égal.

Moi-méme...

Je suis & cette loi comme une autre soumise :

Et sans le prévenir il faut pour lui parler

Qu’il me cherche ou du moins qu’il me fasse appeler.*®

4.1.1 Phédre in A la recherche du temps perdu

Quello che riguarda Phedre & un citazionismo serio. Per Maazaoui, esso permette di in-
trodurre elementi della piéce nella finzione romanzesca e di considerare la Recherche come
un doppio di Phédre nella misura in cui ne recupera il metodo di analisi della passione, della
gelosia e della violenza amorosa*®. Secondo de Chantal, la piéce raciniana & il filo che potra
guidarci nel labirinto degli amori di Marcel*’. E proprio alla regina, nel momento in cui ella
entra in scena, che Proust paragona il piccolo Marcel quando questi soffre per 1’addio che de-

ve dare a Combray nel momento del suo ritorno a Parigi:

ma meére me trouva en larmes dans le petit raidillon contigu a Tansonville, en train de dire
adieu aux aubépines, entourant de mes bras les branches piquantes, et, comme une
princesse de tragédie a qui péseraient ces vains ornements, ingrat envers l’importune
main qui en formant tous ces nceuds avait pris soin sur mon front d’assembler mes
cheveux, foulant aux pieds mes papillotes arrachées et mon chapeau neuf.**®

Un altro momento della vita di Marcel in cui compare Phedre e quando il narratore ap-

prezza lo stile di Bergotte, dopo che Bloch gli aveva consigliato di leggerne i libri:

Chaque fois qu’il parlait de quelque chose dont la beauté m’était restée jusque-la cachée,
des foréts de pins, de la gréle, de Notre-Dame de Paris, d’Athalie ou de Phédre, il faisait
dans une image exploser cette beauté jusqu’a moi.**®

5 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome VI: La prisonniére, volume I, Paris, Gallimard, 1923, p. 22
6 A Maazaoui, Le Racine de Proust cit., p. 200

7 R. de Chantal, Proust et Phédre cit., p. 91

8 M. Proust, Du c6té de chez Swann cit., p. 181

9 |vi, p. 122

114



Cosi Marcel si appassiona a Bergotte e vorrebbe sapere tutto su di lui. Quando poi Swann gli
rivela che lo conosce poiché si intrattiene con sua figlia, il narratore gli chiede di farsi dire
quali siano gli attori preferiti dello scrittore, il quale mette la Berma*® nel ruolo di Phédre al
di sopra di tutti. L’attrice viene talmente lodata che nasce in Marcel il desiderio di andare a
teatro, tuttavia tale desiderio tarda nell’avverarsi perché i suoi genitori, contrari alla sua pas-
sione, glielo negano. In realta, vi ¢ un’altra ragione che glielo impedisce: a seguito della ma-
lattia di Marcel, il dottore consiglia ai genitori di non portarlo a teatro e di annullare, inoltre, il
viaggio a Firenze e Venezia precedentemente pianificato. In cambio, gli consiglia di recarsi
agli Champs-Elysées per recuperare le forze. E proprio li che un giorno il narratore incontra
Gilberte la quale diventa sua compagna di giochi. Marcel le chiede una brochure in cui Ber-

gotte parla di Racine:

Une autre fois, toujours préoccupé du désir d’entendre la Berma dans une piéce classique,
je lui avais demandé si elle ne possédait pas une brochure ou Bergotte parlait de Racine,
et qui ne se trouvait plus dans le commerce.*®*

La ragazza gliela dona e lui in questo gesto vede un segno di amicizia. Leggendo 1’opuscolo,
il narratore si sente felice nel poter associare la bellezza di quelle pagine di Bergotte all’idea
del suo amore nascente per Gilberte. Secondo Zaiser la ragazza diventa il nuovo oggetto del
desiderio di Marcel che lo allontana momentaneamente dalla sua passione per il teatro®®. Tut-
tavia, 1’idillio viene interrotto quando giungono le vacanze per il nuovo anno e Gilberte av-
verte 1’amico che non potra piu vederlo quotidianamente. Allora, vedendo il piccolo Marcel
sconsolato, la madre chiede al marito il permesso di portare il figlio a teatro per farlo distrarre.
Il padre acconsente e Marcel inizia a fantasticare sul momento in cui vedra finalmente la
Berma recitare quella che a parere suo € una delle battute piu belle della tragedia: « On dit
qu’un prompt départ vous éloigne de nous » ossia le parole che la regina rivolge al figliastro
nel momento in cui egli & sul punto di lasciare Trézene per cercare il padre scomparso. De
Chantal ritiene che vi sia una somiglianza tra questo episodio in cui il piccolo Marcel suscita
lo sconforto nella madre che poi lo accontenta con quello in cui egli le chiede un bacio, duran-

te la cena con M. Swann, prima di andare a letto*®*.

460 secondo Zaiser, che cita a sua volta A. Gier e C. Persiani, la donna fittizia & basata sulla celebre attrice fran-
cese Sarah Bernhardt. R. Zaiser, Le rayonnement du thédtre de Racine dans [’ceuvre de Proust : a la recherche de
la modernité de Phédre cit., p. 189

1 M. Proust, Du c6té de chez Swann cit., p. 493

462 R, Zaiser, Le rayonnement du thédtre de Racine dans [’'ceuvre de Proust : & la recherche de la modernité de
Phédre cit., p. 190

%63 R. de Chantal, Proust et Phédre cit., pp. 93-94

115



L’esaltazione del narratore si annulla quando alla fine vede per la prima volta la Berma.
Si aspettava infatti « des révélations sur certains aspects de la noblesse, de la douleur*®* », ma
prova solamente una grande delusione poiché la Berma gli € sembrata peggiore delle sue col-
leghe che invece riuscivano a ben illustrare i versi della tragedia evidenziandone la bellezza.
Persino il momento della partenza di Hippolyte lo delude perché la Berma lo recita, a detta
sua, con cosi poca intonazione che fallisce nel far rivivere in scena gli effetti di quell’amore
non corrisposto di cui soffre I’eroina. In preda alla confusione, Marcel crede che gli manchi la
giusta distanza per mezzo della quale riuscirebbe a distinguere con precisione la recitazione,
cosi « [il dit] & [sa] grand’mére [qu’il] ne [voyait] pas bien, elle [lui] passa sa lorgnette.*®® ».
Come riporta Anne Simon citata da Loubna Abahani, la visione attraverso 1’oggetto tecnico
derealizza I’attrice epurandola dalla sua carnalita e rendendola una semplice immagine nuda e
isolata dal contesto della rappresentazione. Berma, infatti, diventa visibile solo grazie alla

concomitanza di luci, scenografia, costumi e testo*®®

. Alla fine della rappresentazione, Marcel
rimane stupito dagli applausi degli spettatori per I’attrice protagonista, e nonostante la cattiva
impressione, rimpiange di dover lasciare il teatro. Della sua delusione il narratore si apre suc-
cessivamente con M. de Norpois, il quale aveva aiutato a convincere i suoi genitori a portarlo
a teatro. L’'uomo fa un resoconto che elogia la prestazione della protagonista e Bergotte e
Swann la elogiano, cosi il narratore cambia idea e si convince che la Berma é stata sublime.
Dopodiché, quando Marcel conosce Bergotte, € di Berma che i due parlano; il grande scrittore
paragona gli atteggiamenti dell’attrice alla statuaria greca ponendosi in contrapposizione col
pensiero del narratore. Ciononostante, a differenza di M. de Norpois, Bergotte non mortifica
la posizione del giovane: « Et quand ’avis de Bergotte était ainsi contraire au mien, il ne me
réduisait nullement au silence, a I’impossibilité de rien répondre, comme et fait celui de M.
de Norpois. *’ ». La conversazione con lo scrittore incoraggia il narratore nella sua vocazione
letteraria.

Alcuni anni dopo, Marcel ritorna a teatro a vedere la Berma (sempre in Phedre), ma con
uno spirito diverso: poiché I’attrice gli era stata dipinta come fenomenale, il narratore aveva
aspettative altissime che, come si € visto, non hanno saputo reggere il confronto con la realta;
stavolta I’approccio di Marcel ¢ quello dell’indifferenza. Probabilmente ¢ 1’approccio vin-

cente perché « le talent de la Berma qui m’avait fui quand je cherchais si avidement a en saisir

% M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome II: A [’ombre des jeunes filles en fleurs, volume |, Paris, Gal-
limard, 1919, p. 20

€5 1vi, p. 32

%8 | oubna Abahani, Corps et thédtre. Sur lexpressivité charnelle de la Berma dans A la recherche du temps
perdu de Marcel Proust in « Interculturel », 2023, n° 29, p. 45

*7 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome |I: 4 [’ombre des jeunes filles en fleurs, volume I cit., p. 186

116



I’essence, maintenant, apres ces années d’oubli, dans cette heure d’indifférence, s’imposait
avec la force de I’évidence & mon admiration.*® ». Per cercare di isolare il talento dell’attrice,
il giovane aveva estratto da cio che ascoltava il ruolo in sé, tuttavia, durante la sua seconda
esperienza a teatro, si rende conto che il piacere che poteva trarre dall’opera recitata era dato
dall’unione del talento ¢ del ruolo. Come nota de Chantal, ¢ proprio la Berma in Phédre che fa
capire a Marcel che nell’arte suprema I’artista si fonde nell’opera e vi scompare*®. Il narrato-
re riflette inoltre sull’incapacita dell’'uvomo di apprezzare una nuova opera d’arte al primo im-
patto: in quanto originale e potenzialmente fuori dagli schemi, essa puo non rispecchiare i no-
stri gusti e dunque deluderci. Insomma, occorre in un certo senso ritornare sui propri passi e
dare una seconda possibilita all’opera per poter coglierne gli aspetti piacevoli. || tema Berma-

Phédre si ritrova anche verso la fine della Recherche: la grande attrice € invecchiata e

atteinte d’une maladie mortelle qui la forcait a fréquenter peu le monde, avait vu son état
s’aggraver quand, pour subvenir aux besoins de luxe de sa fille, besoins que son gendre,
souffrant et paresseux, ne pouvait satisfaire, elle s’était remise a jouer.m

Phédre gioca un ruolo anche nella relazione tra il narratore e Albertine. Quando lui la
vede per la prima volta sulla spiaggia di Balbec insieme alle sue amiche, la inserisce in una
specie di cornice mitologica: « Et n’étaient-ce pas de nobles et calmes modeles de beauté
humaine que je voyais 13, devant la mer, comme des statues exposées au soleil sur un rivage

?*"1 ». 1l narratore pensa che sia impossibile per lui conoscere le ragazze, proprio

de la Gréce
come era successo per Gilberte: egli nota che il suo amore parte sempre da un’idea di felicita
irrealizzabile o inaccessibile. Tuttavia riesce a fare la conoscenza di Albertine. Phédre com-
pare quando i due, passato del tempo, si danno appuntamento: « Je ne tenais pas a m’éterniser
dans cette féte car j’avais convenu avec Albertine (je lui avais donné une loge pour Phédre)

#2 5 Quando & il momento di incontrarsi, la ra-

qu’elle viendrait me voir un peu avant minuit.
gazza ritarda e il giovane inizia a fare delle supposizioni: la sua assenza fa nascere in lui un
po’ di gelosia. De Chantal traccia un parallelo tra il carattere inaccessibile dell’amore del nar-
ratore per Gilberte e Albertine con 1’amore impossibile tra Phédre e Hippolyte e la gelosia che

questa prova per il figliastro con quella che Marcel prova per Albertine (e che Swann prova a

8 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome Ill: Le Coté de Guermantes, volume |, Paris, Gallimard,
1920, p. 43

%9 R. de Chantal, Proust et Phédre cit., p. 96

1% M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome VIII: Le Temps retrouvé, volumes I-11, Paris, Gallimard,
1927, p. 187

L M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome 1l: A I’ombre des jeunes filles en fleurs, volume 111, Paris,
Gallimard, 1919, p. 39

2 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome V: Sodome et Gomorrhe, volume | cit., pp. 23-24

117



sua volta per Odette)*"

. A differenza della precedente relazione con Gilberte, il narratore cer-
ca di non mostrare la sua gelosia per Albertine e prova dunque ad apparire piu distaccato, in-
differente. In Albertine disparue, il narratore inizia un gioco psicologico in cui finge di non
amare Albertine, le scrive una lettera di addio definitivo, ma allo stesso tempo manda 1’amico
Saint-Loup dalla madre di lei, Madame Bontemps, affinché dica a sua figlia di ritornare al piu
presto. Una volta Albertine tornata, Marcel le spedisce una lettera che lascia intendere che non
tiene affatto al suo ritorno. Il gioco psicologico archiettato dal narratore € simile a quello che
Phedre utilizza con Hippolyte quando, per evitare di cadere in tentazione, fa di tutto per farsi
detestare dal principe. Tuttavia, se Phedre utilizza questa psicologia per allontanare il giovane,
Marcel la utilizza per avvicinare Albertine e placare la propria gelosia.

E proprio la gelosia che rovina il rapporto tra il narratore e Albertine quando questi ini-
zia a sospettare sempre di piu degli amori omosessuali della giovane fino ad imprigionarla.
Albertine riesce a scappare dal suo aguzzino, Marcel, il quale dapprima infuriato, le augura la
morte, poi ritorna sui suoi passi e le invia un telegramma in cui la implora di tornare, ma or-
mai € troppo tardi: « Mon pauvre ami, notre petite Albertine n’est plus, pardonnez-moi de
vous dire cette chose affreuse, vous qui I’aimiez tant. Elle a été jetée par son cheval contre un

arbre pendant une promenade.*’*

». Questa morte &, senza ombra di dubbio, un richiamo a
quella che e spettata al giovane Hippolyte. La fine di Hippolyte, causata dalla rabbia del pa-
dre, ha delle analogie con la morte di Albertine, invocata da Marcel. | parallelismi con la tra-
gedia non sono finiti: qualche mese dopo 1’accaduto, Marcel riceve un telegramma: « Mon
ami, vous me croyez morte, pardonnez-moi, je suis tres vivante, je voudrais vous voir, vous
parler mariage, quand revenez-vous ? Tendrement, Albertine.*’® ». Pare che, come Thésée, an-
che Albertine sia tornata dalla presunta morte, tuttavia si scopre che il messaggio é stato scrit-
to, in realta, da Gilberte. Come nota, a giusto titolo, de Chantal, il personaggio tragico di
Phedre si lega a Marcel per quell’amore immorale che entrambi provano: quella di Phédre per
il figliastro nella piéce; quella di Marcel, nella vita reale cosi come nel romanzo, per gli uo-
mini*’®. Sappiamo che uno dei pit grandi amori che Proust ha provato & stato per il suo autista
e segretario Alfred Agostinelli, deceduto prematuramente a soli venticinque anni a causa di un

incidente.

*"* R. de Chantal, Proust et Phedre cit., p. 99

7% M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome VII: Albertine disparue, volume I, Paris, Gallimard, 1925, p.
97

75 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome VII: Albertine disparue, volume 11, Paris, Gallimard, 1925,p.
136

*® R. de Chantal, Proust et Phédre cit., p. 106

118



Fig. 2 — Proust e Agostinelli, Cabourg, 1907

Il ragazzo, infatti, si era iscritto a una scuola di aviazione ad Antibes sotto il nome di Marcel
Swann. Il 30 maggio 1914, durante la sua seconda lezione, egli si avventura da solo sul mar
Mediterraneo, ma purtroppo ’aereo cade; la barca dei soccorsi non arriva in tempo e il corpo
di Agostinelli viene ritrovato solo il 7 giugno®”’. Proust si sentira in colpa perché era stato
proprio lui a pagargli le lezioni di volo. Nella Recherche, lo scrittore sembra identificarsi con
Hippolyte evocando la figura di Agostinelli: quando va a cavallo per recarsi dai Verdurin,
prende una strada “selvaggia”, circondata da rocce che lasciavano intravedere il mare. Scor-
gendo quel panorama che Elstir aveva dipinto nei suoi quadri a tema mitologico ha

I’impressione di sentirsi fuori dal mondo reale:

Tout a coup mon cheval se cabra ; il avait entendu un bruit singulier, j’eus peine a le
maitriser et a ne pas étre jeté a terre, puis je levai vers le point d’ou semblait venir ce bruit
mes yeux pleins de larmes, et je vis a une cinquantaine de metres au-dessus de moi, dans
le soleil, entre deux grandes ailes d’acier étincelant qui 1’emportaient, un étre dont la
figure peu distincte me parut ressembler a celle d’un homme. Je fus aussi ému que
pouvait 1’étre un Grec qui voyait pour la premiére fois un demi-Dieu. Je pleurais aussi,
car j’étais prét a pleurer, du moment que j’avais reconnu que le bruit venait d’au-dessus
de ma téte [...] a la pensée que ce que j’allais voir pour la premiére fois c¢’était un
aéroplane.*™®

Scampato ad una fine eroica simile a quella di Hippolyte, Proust paragona 1’aereo che Marcel
sente e vede in cielo ad un dio greco, che richiama la figura di Agostinelli.

In conclusione, abbiamo visto che gli echi raciniani sono numerosi all’interno della Re-
cherche e uno studio piu approfondito potrebbe rilevarne altre. Potremmo chiederci: perché

proprio Racine ha influito cosi tanto su Proust? E una risposta possibile ce la fornisce de

*'7 Jean-Yves Tadié, Marcel Proust, biographie 11, Paris, Editions Gallimard, 1996, p. 237
"8 M. Proust, A la recherche du temps perdu, tome V: Sodome et Gomorrhe, volume II, Paris, Gallimard, 1926,
p. 98

119



Chantal che ipotizza che per Proust, Racine esprima « une vérité proprement universelle et

9479

“éternelle” "™ » propria di un grande autore classico.

" R. de Chantal, Proust et Phédre cit., p. 114

120



BIBLIOGRAFIA

Testi di riferimento:
Racine

Racine Jean, Euvres completes, éd. Georges Forestier, Paris, Gallimard, « Bibliothéque de la
Pléiade », t. 1 (théatre-poésie), 1999

— (2000), Phedre [1697], édition de Raymond Picard, Paris, Gallimard

Proust

Proust Marcel, Du c6té de chez Swann, éd. Jean-Yves Tadié, Paris, Gallimard, 1987

— (1919), A la recherche du temps perdu, tome I1: A [’ombre des jeunes filles en fleurs, VO-
lume I, Paris, Gallimard

— (1919), A la recherche du temps perdu, tome I1I: A [’ombre des jeunes filles en fleurs, VO-
lume 111, Paris, Gallimard

— (1921), A la recherche du temps perdu, tome 111: Le Coté de Guermantes, volume |, Paris,
Gallimard

— (1922), A la recherche du temps perdu, tome V: Sodome et Gomorrhe, volume |, Pa-
ris,Gallimard

— (1922), A la recherche du temps perdu, tome V: Sodome et Gomorrhe, volume II, Pa-
ris,Gallimard

— (1922), A la recherche du temps perdu, tome V: Sodome et Gomorrhe, volume Ill, Paris,
Gallimard

— (1923), A la recherche du temps perdu, tome VI: La prisonniére, volume |, Paris, Galli-
mard

— (1925), A la recherche du temps perdu, tome V11: Albertine disparue, volume I, Paris, Gal-
limard

— (1925), A la recherche du temps perdu, tome VII: Albertine disparue, volume 1, Paris,
Gallimard

— (1927), A la recherche du temps perdu, tome VIII: Le Temps retrouvé, volumes I-11, Paris,
Gallimard

— (1966), Lettres retrouveées, éd. Philip Kolb, Paris, Plon

121



1. Altri testi primari

Apuleio Lucio, Le metamorfosi o L asino d’oro, a cura di Alessandro Fo, ET Classici, Torino,
Einaudi, 2015

Euripide, Ippolito, a cura di Davide Susanetti, Milano, Feltrinelli, 2023
Gide André, Thésée, Paris, Gallimard, 1946

Ovidio Nasone Publio, Heroides, a cura di Pierpaolo Fornaro, Torino, Edizioni dell’Orso
S.r.l., 1999

— (2015), Metamorfosi, a cura di Piero Bernardini Marzolla, con uno scritto di Italo Calvino,
Torino, Einaudi

Plutarco, Vite parallele (Vol. 1), a cura di Antonio Traglia, Milano, UTET, 2013
Renault Mary, The Bull from the Sea, New York City, Pantheon Books, 1962

Ritsos Ghiannis, Quarta dimensione, traduzione di Nicola Crocetti, introduzione di Ezio Sa-
vino, Milano, Crocetti, 2013

Seneca Lucio Anneo, Medea, Fedra, a cura di Francesca Nenci, Milano, Bruno Mondadori,
2022

Van Lerberghe Charles, La Chanson d’Eve, Paris, Société du Mercure de France, 1904
Virgilio Marone Publio, Eneide, a cura di Rosa Calzecchi Onesti, Torino, Einaudi, 2014

Zola Emile, La Curée, Paris, Gallimard, Folio, 1981

2. Bibliografia critica

Abahani Loubna, Corps et thédtre. Sur I’expressivité charnelle de la Berma dans A la re-
cherche du temps perdu de Marcel Proust in « Interculturel », 2023, n° 29, pp.43-56.

Albouy Pierre, Mythes et mythologies dans la littérature francaise, Paris, Armand Colin, 1969

Aristotele, Retorica, Introduzione, traduzione, note e apparati a cura di Fabio Cannavo, Mila-
no, Bompiani, 2014

— (2021), Poetica, a cura di Diego Lanza, Milano, BUR
Backes Jean-Louis, Oreste, Paris, Bayard, 2005

Bailly Auguste, Racine, Paris, Librairie Artheme Fayard, 1949
Barthes Roland, Sur Racine, Paris, Seuil, 1963

— (1966), Critique et vérité, Paris, Seuil

— (1972-1976), Le bruissement de la langue in (Euvres completes, t. 1V, Paris, Seuil

122



Bénichou Paul, Morales du Grand Siécle, Paris, Gallimard, 1948

Blumenberg Hans, Elaborazione del mito (1979), trad. it. Bruno Argenton, Bologna, il Muli-
no, 1991

Boyer Régis, Yggdrasill. La religion des anciens Scandinaves, Paris, Payot, 1981
Brereton Geoffrey, Jean Racine: A Critical Biography, Londra, Cassell, 1951

Brunel Pierre, Mythocritique. Théorie et parcours, Presses Universitaires de France, 1992
Cahen Jacques-Gabriel, Le vocabulaire de Racine, Geneve, Slatkine reprints, 1970

Chantal René de, Proust et Phédre in « Etudes francaises », 1(2), 1965, pp. 87-114

Compagnon Antoine, Proust entre deux siecles, Paris, Seuil, 1989

Consolino Franca Ela e Staiti Chiara (edizione), Biblia regum: Bibbia dei re, Bibbia per i re
(sec. IV-XI1I), Turnhout, BREPOLS, 2022, pp. 143-164

Dalla Valle Daniela, Il mito cristianizzato. Fedra/lppolito e Edipo nel teatro francese del Sei-
cento, Lausanne, Peter Lang, 2006

Dumézil Georges, Mythe et Epopée, Paris, Gallimard, 1968, t. |
Durand Gilbert, Les structures anthropologiques de l'imaginaire, Paris, Bordas, 1969
Eliade Mircea, Le Mythe de [’éternel retour, Paris, Gallimard, 1969, rééd. coll. « Idées/NFR »

Fonio Filippo, Le Einfache Formen di André Jolles: struttura, problematicita, applicabilita
della «forma» della Leggenda», in «Cahiers d’études italiennes», 2016, 23, pp. 151-182

Genette Gérard, Palimpsestes: la littérature au second degré, Paris, Seuil, 1982

Greimas Algirdas Julien, Eléments pour une théorie de 'interprétation du récit mythique, in
« Communications », n° VIII, 1966

Jeune Simon, Littérature générale et littérature comparée, Paris, Minard, 1967

Jolles André, Einfache Formen, Tibingen, Max Niemeyer, 1930, trad. it. Forme semplici, in
Id., I travestimenti della letteratura. Saggi critici e teorici (1897-1932), a cura di S. Contarini,
premessa di E. Raimondi, Milano, Bruno Mondadori, 2003

Lévi-Strauss Claude, Anthropologie structurale, Paris, Plon, 1958

Maazaoui Abbes, Le Racine de Proust in « Dalhousie French Studies », vol. 49, 1999, pp.
193-202

Mattiacci Silvia, Da Apuleio all’Aegritudo Perdicae: nuove metamorfosi del tema di Fedra, in
AA.VV.,, Fedra. \Versioni e riscritture di un mito classico, Atti del Convegno AICC (Firenze,
2-3 aprile 2003), Edizioni Polistampa, Firenze 2007, pp. 131-156

Mauron Charles, L’Inconscient dans |’'euvre et la vie de Racine, Paris, Librairie José Corti,
1969

123



Orlando Francesco, Lettura freudiana della «Phédre», Torino, Einaudi, 1971

Paisiello Giovanni, Fedra, Napoli, 1788 < https://www.gbopera.it/2021/01/giovanni-paisiello-
1740-1816-fedra-1788-2/> [22 giugno 2025]

Pascal Blaise, Texte de 1’édition Brunschvicg. Edition précédée de la vie de Pascal par Mme
Périer, sa sceur. Introduction et notes par Charles-Marc des Granges, Pensées, Paris, Editions
Garnier Freres, 1964

Picard Raymond, Nouvelle critique ou nouvelle imposture, Utrecht, Jean-Jacques Pauvert,
1965

Pommier Jean, Aspects de Racine. L histoire littéraire d’un couple tragique, Paris, Nizet,
1954

Pondea Laura I., Phédre de Racine: du labyrinthe mythique au chemin de Jérusalem in « Ro-
mance Notes », vol. 45, no. 3, 2005, pp. 311-318

Rougemont Denis de, L ’Amour et |’'Occident, Paris, Plon, 1939
Rubino Margherita, Fedra. Per mano femminile, il melangolo, Genova 2008

Sellier Philippe, Qu est-ce qu’un mythe littéraire ?, in « Littérature », 1984, n° 55. La farcis-
sure. Intertextualités au XV1° siécle, pp. 112-126

Sergi Antonino, Phédre corrigée sous la Révolution in Dix-huitieme Siécle, n°6, 1974, Lu-
mieres et Révolution, pp. 153-166

Starobinski Jean, L @il vivant, Paris, Gallimard, 1961
Tadié Jean-Yves, Marcel Proust, biographie 11, Paris, Editions Gallimard, 1996

TomasSevskij Boris Viktorovi¢, Teorija literatury, 1925, trad. e introduzione di Maria Di Sal-
vo, Teoria della letteratura, Milano, Feltrinelli, 1978

Trousson Raymond, Un probléme de littérature comparée : les études de themes, Paris, Mi-
nard, 1965

Vivinetto Giovanna, Il nodo insoluto di Fedra. L'irradiazione letteraria del mito di Fedra at-
traverso i drammi antichi di Euripide e di Seneca e le riscritture moderne di Nadia Fusini e di
Patrizia Valduga, Universita degli Studi La Sapienza, Roma, A.A. 2015/2016

Zaiser Rainer, Le rayonnement du thédtre de Racine dans I’ceuvre de Proust : a la recherche
de la modernité de Phédre in « Littératures Classiques » 2011/3, n°® 76, 2011, Christian-
Albrechts Universitét, Kiel, pp. 187-196

Sitografia

Alighieri Dante, La Divina Commedia, Societa dantesca italiana,
<https://www.danteonline.it/opere/index.php> [3 maggio 2024]

124



Brémond Henri, Histoire littéraire du sentiment religieux en France depuis la fin des guerres
de religion jusqu’a nos jours, t. | L humanisme dévot, Paris, Bloud et Gay éditeurs, 1916,
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k6580043c.textelmage> [17 novembre 2024]

L affaire des poisons, Ministere de la Justice, publié le 20 juillet 2012, mis a jour le 16 juillet
2024, <https://www.justice.gouv.fr/actualites/actualite/laffaire-poisons> [5 dicembre 2024]
Lemoyne Jean-Baptiste, Phedre, Parigi, 1786 <https://www.gbopera.it/2021/01/jean-baptiste-
lemoyne-1751-1796phedre-1786/> [22 giugno 2025]

Le Nouveau Mercure Galant, <https://obvil.sorbonne-universite.fr/corpus/mercure-
galant/MG-1677-03/#MG-1677-03_026> [28 agosto 2024]

Les Plaisirs de I'Ile enchantée, Paris, Bibliothéque Nationale de France, 1664,
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k1526131p> [5 dicembre 2024]

Ménage Gilles, Observations sur la langue francoise (1675-1676), Geneve, Slatkine reprints,
1972 <https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k7850q/f3.item> [21/01/2025]

Nicole Pierre, Les visionnaires, ou seconde partie des lettres sur ['hérésie imaginaire, t. I,
Liege, Adolphe Beyers, 1667
<https://books.google.sm/books?id=49M7AAAAcAAI&printsec=frontcover&hl=it#v=onepa
ge&q&f=false> [17 novembre 2024]

Pascal Blaise, Auteur du texte et al. De [’autorité en matiére de philosophie ; De [’esprit géo-
meétrique ; Entretien avec M. de Sacy / Pascal ; nouv. éd., avec une introd. et des notes histo-
riques et philosophiques, par L. Robert,..., Paris, F. Alcan, 1886
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k5496421v> [17 novembre 2024]

Racine Louis, Mémoires sur la vie de Jean Racine, Lausanne et Genéve, Marc-Michel Bous-
quet & Compagnie, 1747
<https://www.digitalesammlungen.de/en/view/bsb10096480?page=8,9> [26 novembre 2024]

Rameau Jean-Philippe, Hippolyte et Aricie, Parigi, 1733 < https://bibliotheques-
specialisees.paris.fr/ark:/73873/pf0000336668/v0001.simple.selected Tab=thumbnail> [22
giugno 2025]

Saint-Sorlin Jean Desmarets de, Les Délices de [’esprit, Paris, Augustin Besoigne, 1675
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k57523q.r=%22Les+D%C3%A9lices+de+I'esprit%22>
[17 novembre 2024]

Schlegel August Wilhelm, Comparaison entre la Phédre de Racine et celle d ’Euripide (et
autres textes), Valentin Jean-Marie (édition), Artois Presses Université, 2013, pp. 105-183 <
https://books.openedition.org/apu/16427> [29 agosto 2024]

Vaugelas Claude Favre de, Remarques sur la langue francgoise utiles a ceux qui veulent bien
parler et bien écrire, Paris, Chez la veuve de Jean Camusat, et Pierre le Petit, 1647 <
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k84316s/f2.item > [21 gennaio 2025]

Vauvenargues Luc de Clapiers de, (Fuvres morales de Vauvenargues, t. Il, Paris, Plon, 1874,
<https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k65296247> [12 novembre 2024]

125



